

# المقدمة

إن الحمد لله، نحمده، ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله؛ فلا مضل له، ومن يضلل؛ فلا هادى له.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهُ حَقَّ تُقَانِهِ وَلا تَمُوتُنَ إِلا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهُ حَقَّ تُقَانِهِ وَلا تَمُوتُنَ إِلا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ﴿ يَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ال

﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَاحِدَة وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رَجَالاً كَثِيرًا وَنِسَاءً وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالأَرْحَامُ إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ [النساء: 1].

﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلاً سَدِيدًا ﴿ يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطعِ اللَّهُ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظيمًا ﴾ [الأحزاب: ٧٠، ٧١].

#### أما بعد...

"فإن شرف العلم تابع لشرف المعلوم، ولا ريب أن أجل معلوم وأعضمه وأكبره هو: الله؛ الذي لا إله إلا هو، رب العالمين، وقيوم السموات والأرضين، الملك، الحق، المبين، الموصوف بالكمال كله، المنزه عن كل عيب ونقص، وعن كل تشبيه وتمثيل في كماله.

ولا ريب أن العلم بأسمائه، وصفاته، وأفعاله؛ أجل العلوم وأفضلها، ونسبته إلى سائر العلوم، كنسبة معلومه إلى سائر المعلومات»(١).

وقد كان أصحاب النبي (عليه والتابعون لهم بإحسان آخذين في هذا الباب (باب: الأسماء والصفات) بكتاب الله، وسنة رسوله (عله) لا

<sup>(</sup>١) انظر: «مفتاح دار السعادة» (١/ ٨٦).

يجاوزونهما.

فظلت هذه العقيدة صافية رائقة، لا تشوبها شائبة إلى أن جاءت مقولة الجهم بن صفوان، وظهرت البدع الكلامية، فانبرئ رجال من أهل السنة وأصحاب الحديث أمثال: «مالك، والأوزاعي، وأحمد»، يوضحون للناس عقيدة السلف، وألف آخرون في الرد على المبتدعة، وبيان ضلالهم، ودحض شبههم.

فألف عشمان بن سعيد الدارمي «رده على بشر المريسي»، و «الرد على الجهمية»، وكتب البخاري (رحمه الله) كتابه: «خلق أفعال العباد»؛ ردًا على المعتزلة والقدرية، وصنف عبد العزيز الكناني كتابه «الحيدة» في الرد على بشر المريسي، ثم تتابع التأليف والتصنيف في نُصرة مذهب السلف، وذم مذاهب أهل البدع.

حتى جاء شيخ الإسلام ابن تيمية (رحمه الله تعالى) فكان له الباع الطويل والجهد الوفير في مناقشة أهل البدع، والرد على شبههم، وكشف زيفهم، وضلالهم، وتنوعت كتبه، وردوده، ومناقشاته للمخالفين، فكتب في بيان عقيدة السلف، وأقوال أئمة الإسلام، كما رد وناقش الفلاسفة والمعتزلة والقدرية، والجهمية، والمرجئة، والمشبهة، والخوارج، والصوفية، والرافضة، والأشاعرة، وكان موقفه من هنؤلاء ومنهجه في الرد عليهم نابعًا من المنهج السلفي القائم على الكتاب والسنة، وأقوال سلف الأمة.

وسار على منهجه واقتفى أثره تلميذه النجيب ابن قيم الجوزية (رحمهما الله جميعًا).

فصارت كتبهما مرجعًا وملازًا لكل من سلك طريق أهل السنة والجماعة، وجانب طريق أهل الزيغ والضلالة.

وممن أسهم في هنذا الجانب في عصرنا الحاضر الشيخ العلامة محمد بن صالح العثيمين (رحمه الله تعالى)؛ فصار على نهج هنذين الإمامين الجليلين،

يوضح مذهب أهل السنة والجماعة، ويرد على من خالفهم بأسلوب سهل يسير. وقد جاء كتابه: «القواعد المثلى في صفات الله، وأسمائه الحسنى» ليؤكد ذلك، ولاقى هنذا الكتاب (وهو أصل هنذا الشرح الذي بين أيدينا) استحسانًا وقبولاً كبيرًا لدى العلماء، وطلبة العلم، فكم من شارح له، وكم من مثن عليه، وقرظه الشيخ العلامة عبد العزيز بن باز (رحمه الله) بقوله:

### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وأصحابه، ومن اهتدى بهداه.

#### أما بعد:

فقد اطلعت على المؤلَّف القيم، الذي كتبه صاحب الفضيلة العلامة أخونا الشيخ محمد بن صالح العشيمين، في الأسماء والصفات، وسماه: «القواعد المثلى في صفات الله وأسمائه الحسنى».

وسمعته من أوله إلى آخره، فألفيته كتابًا جليلاً، قد اشتمل على بيان عقيدة السلف الصالح في أسماء الله وصفاته، كما اشتمل على قواعد عظيمة، وفوائد جمة في باب الأسماء والصفات، وأوضح معنى المعية الواردة في كتاب الله (عز وجل) الخاصة والعامة (عند أهل السنة والجماعة) وأنها حق على حقيقتها، لا تقتضي امتزاجًا واختلاطًا بالمخلوقين، بل هو (سبحانه) فوق عرشه كما أخبر عن نفسه، وكما يليق بجلاله (سبحانه)، وإنما تقتضي علمه واطلاعه وإحاطته بهم، وسماعه لأقوالهم وحركاتهم، وبصره بأحوالهم وضمائرهم، وحفظه وكلاءته لرسله وأوليائه المؤمنين، ونصره لهم، وتوفيقه لهم، إلى غير ذلك مما تقتضيه المعية العامة والخاصة من المعاني الجليلة، والحقائق الشابتة لله (سبحانه).

كما اشتمل على إنكار قول أهل التعطيل، والتشبيه، والتمثيل، وأهل الحلول، والاتحاد، فجزاه الله خيرًا، وضاعف مثوبته، وزادنا وإياه علمًا وهدًى

وتوفيقًا، ونفع بكتابه القراء وسائر المسلمين، إنه ولي ذلك، والقادر عليه، قاله ممليه الفقير إلى الله (تعالى) عبد العزيز بن عبد الله بن باز، سامحه الله. وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وآله وصحبه.

### عبد العزيز بن عبد الله بن باز الرئيس العام لإدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد

ثم جاء شرح الشيخ (نفسه) لهنذا المؤلَّف الجليل سهلاً ميسرًا ليبرز فوائده، ويسهل مسائله، ويكشف غوامضه؛ فعظمت فائدة الكتاب، وكملت منافعه، والحمد لله رب العالمين.

#### عملنا في الكتاب:

أولاً: قمنا بتفريغ الأشرطة، ومقابلتها بالمطبوع ('' (نسخة دار الآثار) وكانت لنا هنذه الملاحظات:

 النسخة في مجملها جيدة؛ لذا اعتمدنا صياغتها مع بعض الزيادات والتعديلات يراها المتتبع جلية واضحة.

٦ حدث بالمطبوعة سقط في غير مكان استدركناه أهمه: سقوط ثلاثة أسماء من أسماء الله الحسنى بأدلتها، وهي: «الدفيظ، العبين، القريب».

"وقع خطأ في فهم كلام الشيخ (رحمه الله) غيَّر المعنى (تمامًا) لذا رأيت من الواجب على التنبيه على ذلك؛ حتى لا ينسب إلى الشيخ ما لم يقله.

فقد ذُكر في المطبوعة أن الشيخ (رحمه الله) يقول: "أسماء الله وصفاته لا

<sup>(</sup>١) قام بهنذا الأمر (أخونا في الله) خالد القاضي (حفظه الله).

تؤخذ إلا من الكتـاب والسنة، ولا تؤخذ من إجـماع السلف» نسـخة دار الآثار (ص ١٥٨).

والصواب أن الشيخ (رحمه الله) قال: «إن أسماء الله وصفاته لا تؤخذ إلا من الكتاب، والسنة» ثم سأل سؤالا: وهل تؤخذ من إجماع السلف؟

#### وأجاب (رحمه الله) عن ذلك بقوله:

«لا يمكن أن يوجد إجماع من السلف إلا مبنيًا على الكتاب والسنة، وحينئذ فالمرجع هو: الكتاب والسنة؛ لأن الأسماء والصفات العلم بهما من باب العلم بالخبر، ليست أحكامًا يدخل فيها القياس حتى نقول: ربما يكون إجماع عن قياس، ولكنها أمور تدرك بالخبر.

وحينئذ لا يمكن أن يوجد إجماع، إلا مستندًا إلى خبر من كتاب الله، أو سنة رسوله (ﷺ).

فالمرجع إذًا في إثبات أسماء الله وصفاته هو: الكتاب والسنة.

ولكن (أحيانًا) لا نطلع على دليل الكتاب والسنة، لكننا نطلع على الإجماع، فنقول: إن الإجماع هنا لا بد أن يكون مستندًا إلى الكتاب والسنة».

فهنذا نص كلامه (رحمه الله) يقرر حجية الإجماع في باب «الأسماء والصفات» وانظر القاعدة الأولى من قواعد أدلة الأسماء والصفات.

ثانيًا: خرَّجتُ الأحاديث، والآثار، الواردة في الكتاب، فإن كان الحديث في «الصحيحين» أو أحدهما؛ اقتصرت في العزو عليهما، وإن كان غير ذلك؛ بيَّنت طُرقه، وحكمت عليه بما يستحق، صحةً وضعفًا.

ثالثًا: ترجمت للأعلام الواردة أسماؤهم في الكتاب.

رابعًا: تتبعت قواعد الأسماء والصفات التي ذكرها الشيخ (رحمه الله) في كتابه وعزوتها إلى مصادرها وجلها من كتب شيخ الإسلام ابن تيمية ، وتلميذه ابن قيم الجوزية (رحمهم الله) إما نصًا، أو معنًى.

خاصسًا: وضعت ترجمة موجزة للشيخ ابن عثيمين (رحمه الله تعالى).

سادسًا: وضعت فهرسًا مفصلاً يجمع مسائل الكتاب والشرح.

هنذا وأسأل الله (تعالى) أن يجعل عملنا هنذا خالصًا لوجهه الكريم، وأن ينفعني به والمسلمين، وأن يجعله في ميزان حسناتي يوم الديس، إنه سميع قريب، مجيب.

وصلِّ اللهم على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

كتبه أسامة محمد عبد العزيز شتية مصر المنوفية البتانون ١٥ رمضان ١٤٢٦هـ

هاتف: ١٠٦٣٠١٥٠٦

بريد إلكتروني: Os \_ 912004@hotmail.com

### ترجمة موجزة لفضيلة الشيخ العلامة محمدبن صالح العثيمين (رحمه الله تعالى)

#### اسمه ومولده:

هو أبو عبد الله محمد بن صالح بن محمد بن سليمان بن عبد الرحمن العثيمين الوهيبي التميمي.

#### مو لدد:

كان مولده في ليلة السابع والعشرين من شهر رمضان المبارك عام ١٣٤٧هـ، في مدينة عنيزة - إحدى مدن القصيم - بالمملكة العربية السعودية.

#### نشأته العلمية:

حفظ القرآن الكريم في سن مبكرة، وكذا مختصرات في الحديث والفقه.

ثم التحق بحلقة فضيلة الشيخ العلامة عبد الرحمن بن ناصر السعدي (وكان شيخه الأول، الذي نهل من علمه، وتأثير بمنهجه وتأصيله، واتباعه للدليل، وطريقة تدريسه)، فدرس عليه في التفسير والحديث والتوحيد والفقه وأصوله والفرائض والنحو.

وقرأ على الشيخ عبد الرزاق عفيفي (رحمه الله) في النحو والبلاغة أثناء وجوده في عنيزة.

والتحق بالمعهد العلمي في الرياض سنة ١٣٧٢هـ وانتظم في الدراسة سنتين انتفع فيهما بالعلماء الذين كانوا يدرسون في المعهد حينذاك ومنهم العلامة الشيخ محمد الأمين الشنقيطي والمشيخ عبد العزيز بن ناصر بن رشيد والشيخ عبد الرحمن الأفريقي وغيرهم (رحمهم الله).

واتصل بسماحة الشيخ العلامة عبد العزيز بن عبد الله بن باز (رحمه الله)

فقرأ عليه في المسجد من صحيح البخاري ومن رسائل شيخ الإسلام ابن تيمية وانتفع منه في علم الحديث والنظر في آراء فقهاء المذاهب والمقارنة بينها ويعتبر سماحة الشيخ عبد العزيز بن باز شيخه الثاني في التحصيل والتأثر به.

وتخرج من المعهد العلمي ثم تابع دراسته الجامعية انتسابًا حتى نال الشهادة الجامعية من جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية في الرياض.

#### أعماله ونشاطه العلمي:

بدأ التدريس منذ عام ١٣٧٠هـ في الجامع الكبير بعنيزة في عهد شيخه عبد الرحمن السعدي وبعد أن تخرج من المعهد العلمي في الرياض عين مدرسًا في المعهد العلمي بعنيزة عام ١٣٧٤هـ.

- واستمر مدرسًا بالمعهد العلمي في عنيزة حتى عام ١٣٩٨هـ وشارك في آخر هذه الفترة في عضوية لجنة الخطط ومناهج المعاهد العلمية في جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية وألف بعض المناهج الدراسية.

- ثم لم يزل أستاذًا بفرع جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالقصيم بكلية الشريعة وأصول الدين منذ العام الدراسي ١٣٩٨-١٣٩٩هـ حتى توفي (رحمه الله).

ـ وكــان عضــوًا في المجلس العلمي بجــامــعة الإمــام محــمــد بن سعــود الإسلامية للعامين الدراسيين ١٣٩٨ – ١٣٩٩ هــ و ١٣٩٩ – ١٤٠٠ هــ.

كان عضواً في مـجلس كلية الشريعة وأصول الدين بفرع الجامـعة بالقصيم ورئيسًا لقسم العقيدة فيها.

كان عـضوًا في هـيئة كـبار العـلماء بالمملكة العـربية السـعودية منـذ عام ١٤٠٧هـ حتى وفاته (رحمه الله).

أعلن فوزه بجائزة الملك فيصل العالية لخدمة الإسلام للعام الهجري ١٤١٤هـ وذكرت لجنة الاختيار في حيثيات فوز الشيخ بالجائزة ما يلي:- أولاً : تحليه باخلاق العلماء الفاضلة التي من أبرزها الورع ورحابة الصدر وقول الحق والعمل لمصلحة المسلمين والنصح لخاصتهم وعامتهم.

ثانيًا : انتفاع الكثيرين بعلمه تدريسًا وإفتاءً وتأليفًا.

ثالثًا : إلقائه المحاضرات العامة النافعة في مختلف مناطق المملكة.

رابعًا : مشاركته المفيدة في مؤتمرات إسلامية كبيرة.

خامسًا: اتباعه أسلوبًا متميزًا في الدعوة إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة وتقديمه مثلاً حيًا لمنهج السلف الصالح فكرًا وسلوكًا.

وأخيرًا توجت جهوده العلمية وخدمته العظيمة التي قدمها للناس في مؤلفاته العديدة ذات القيمة العلمية من كتب ورسائل وشروح للمتون العلمية طبقت شهرتها الآفاق وأقبل عليها طلبة العلم في أنحاء العالم وقد بلغت مؤلفاته أكثر من تسعين كتابًا ورسالة، منها:

١ ـ «فتح رب البرية بتلخيص الحموية». وهو أول كتاب طبع للشيخ (رحمه الله)، وقد فرغ منه في ذي القعدة عام ١٣٨٠ هـ.

٢ ـ «القواعد المثلى في صفات الله وأسمائه الحسنى» وهو أصل هذا
 الكتاب الذي بين أيدينا.

- ٣ \_ «شرح لمعة الاعتقاد الهادي إلى سبيل الرشاد لابن قدامة».
  - ٤ ـ «عقيدة أهل السنة والجماعة».
    - ٥ \_ «شرح العقيدة الواسطية».
  - 7 \_ «الأصول من علم الأصول».
    - ٧ ـ «تسهيل الفرائض».

وغير ذلك الكثير.

ثم لا ننسئ تلك الكنوز العلمية الثمينة المحفوظة في أشرطة الدروس والمحاضرات فإنها تـقدر بآلاف الساعـات فقد بارك الله (تعـالئ) في وقت هذا

العالم الجليل وعمره نسأل الله (تعالى) أن يجعل كل خطوة خطاها في تلك الجهود الخيرة النافعة في ميزان حسناته يوم القيامة.

#### وفاته رحمه الله تعالى:

رزئت الأمة الإسلامية جميعها قبيل مغرب يوم الأربعاء الخامس عشر من شهر شوال سنة ١٤٢١هـ بإعلان وفاة الشيخ العلامة محمد بن صالح العثيمين بمدينة جدة بالمملكة العربية السعودية.

وصلى على الشيخ في المسجد الحرام بعد صلاة العصر يوم الخميس السادس عشر من شهر شوال سنة ١٤٢١هـ الآلاف المؤلفة وشيعته إلى المقبرة في مشاهد عظيمة لا تكاد توصف، ودفن بمكة المكرمة رحمه الله رحمة واسعة .



## مقدمة المؤلف

### قال المؤلف (رحمه الله)

الحمد لله، نحمده، ونستعينه، ونستغفره، ونتوب إليه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه، ومن تبعهم بإحسان، وسلم تسليمًا.

#### وبعد:

فإن الإيمان بأسماء الله وصفاته أحد أركان الإيمان بالله (تعالى)، وهي: الإيمان بوجود الله (تعالى)، والإيمان بربوبيته، والإيمان بألوهيته، والإيمان بأسمائه وصفاته.

### الشرح

الإيمان بالله يتضمن أربعة أشياء: الإيمان بوجوده، ويربوبيته، وبألوهيته، وبأسمائه وصفاته، فإذا لم يؤمن العبد بهذه الأشياء الأربعة، فإن إيمانه بالله لم يتم.

فالإيمان بالله يتضمن هذه الأشياء الأربعة جميعًا، فمن أنكر وجود الله؛ فليس بمؤمن، ومن أنكر ربوبية الله (ولو في بعض مخلوقاته)؛ فليس بمؤمن، ومن أنكر أنوهية الله؛ فليس بمؤمن، ومن أنكر أسماءه وصفاته؛ فليس بمؤمن.

### قال المؤلف (رحمه الله)

#### منزلة العلم بأسماء الله وصفاته من الدين:

وتوحيد الله به أحد أقسام التوحيد الثلاثة: توحيد الربوبية، وتوحيد الألوهية، وتوحيد الأسماء والصفات.

فمنزلته في الدين عالية، وأهميته عظيمة، ولا يمكن أحدًا أن يعبد الله على الوجه الأكمل حستى يكون على علم بأسماء الله (تعالى) وصفاته، ليسعبده على بصيرة، قال الله (تعالى): ﴿ وَلِلَّهِ الأَسْمَاءُ الْحُسْنَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا ﴾ [الأعراف: ١٨٠]. وهذا يشمل دعاء المسألة، ودعاء العبادة.

#### فدعاء المسألة:

أن تقدم بين يدي مطلوبك من أسماء الله (تعالى) ما يكون مناسبًا مثل أن تقول: "يا غفور! اغفر لي. ويا رحيم! ارحمني، ويا حفيظ! احفظني". ونحو ذلك.

#### ودعاء العبادة:

أن تتعبد لله (تعالى) بمقتضى عنده الأسماء، فتقوم بالتوبة إليه؛ لأنه التواب، وتذكره بلسانك لأنه السميع، وتتعبد له بجوارحك؛ لأنه البصير، وتخشاه في السر لأنه اللطيف الخبير، وهكذا.

### الشرح

اما دعاء المسألة، فهو أن تجعل المسألة بين يدي الدعاء، فتقول: يا غفورا اغفر لي، أو تقول: يا رحيم! ارحمني، أو تقول: يا رزاق! ارزقني، وقد قال بعض أهل العلم: ومن الأدب أن تجعل الوسيلة لكل دعاء ما يناسبه من

الأسماء، فإذا كنت تطلب الرزق فت توسل باسم «الرزاق» وإذا كنت تطلب المغفرة فتتوسل باسم «الغفور»، فلا يليق أن تـقول: «اللهم! يا شديد العقاب! اغفر لي» فإن هذا غير مناسب، وإنما المناسب أن تقول: «اللهم! يا غفور! اغفر لي».

وأما دعاء العبادة فيكون بأسماء الله الحسنى، وذلك أنك إذا علمت أن الله غفور؛ استغفرته، والاستغفار عبادة، وإذا علمت أنه سميع؛ أحجمت عن أن يسمع منك ما يغضبه، وتكلمت بما إذا سمعه منك رضي عنك، وهذا عبادة، وعليه: فدعاء الله (تعالى) بأسمائه يكون شاملاً لدعاء المسألة ودعاء العبادة، فدعاء المسألة: أن تتوسل بأسماء الله (تعالى) فيما تدعو الله به، ودعاء العبادة أن تتعبد لله بما تقتضيه هذه الأسماء ("".

#### \* \* \*

(١) قسم العلماء الدعاء إلى: ادعاء ثناء وعبادة، ودعاء طلب ومسألة وهما متلازمان، فكل دعاء مسألة متضمن لدعاء عبادة؛ لان الداعي دعاء المسألة عابد لله (تعالى) بسؤاله، ومتضرع إليه، وكل دعاء عبادة مستلزم لدعاء مسألة، فالعبابد لله، الذاكر له، هو في الحقيقة سائل، وإن كان لا يأتي بلفظ السؤال.

قال شيخ الإسلام ابن تسمية (رحمه الله) عند كلامه على قبول الله (سبحانه): ﴿ ادْعُوا رَبُّكُم تَضَرُّعُا وخُفْيةُ إِنَّهُ لا يُحبُّ المُعْتَدِينَ \* ولا تُفْسدُوا فِي الأرض بعد إصلاحها وادْعُوهُ حَوْفًا وطَمعًا إِنَّ رحمت الله قريبٌ مَن المُحسنين ﴾ [الأعراف: ٥٥ ، ٥٦]:

هماتان الآيتان مشتملتان على أداب نوعي الدعاء: دعماء العبادة، ودعاء المسألة؛ فإن الدعاء في القرآن يراد به هنذا تارة، وهنذا تارة، ويراد به مجموعهما وهما متلازمان.

فإن دعاء المسألة هو: طلب ما ينفع الداعي، وطلب كـشف ما يضره ودفعه، وكل من يملك الضر والنفع؛ فإنه هو المعبود، ولابد أن يكون مالكًا للنفع والضر.

ولهنذا أنكر (تعالى) على من عبد من دون ما لا يملك ضراً ولا نفعًا، وذلك كثيــو في القرآن كثوله (تعالى) ﴿ وَلا تَدْعُ مَن دُونِ اللَّهِ مَا لا يَنفَعُكُ وَلا يَضُرُكُ ﴾ [بونس: ١٠٦] وقال: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لا يَضُرُّهُمْ وَلا يَنفَعُهُمْ ﴾ [بونس: ١٨].

فنفى (سبحانه) عن هنؤلاء المعبودين الضر والنفع القاصر والمتعدي، فلا يملكون لأنفسهم ولا العابديهم.

### قال المؤلف (رحمه الله)

ومن أجل منزلته هنذه، ومن أجل كلام الناس فيه بالحق تارة وبالباطل الناشئ عن الجهل أو التعصب تارة أخرى، أحببت أن أكتب فيه ما تيسر من القواعد، راجيًا من الله (تعالى) أن يجعل عملي خالصًا لوجهه، موافقًا لمرضاته، نافعًا لعباده.

وسميته: «القواعد المثلى في صفات الله (تعالى) وأسمائه الحسني ».

### الشرح

الخوض في باب الأسماء والصفات تارة يكون بالحق، وتارة يكون بالباطل. فأما من قال فيه بالحق؛ فمنشأ قوله هنذا: أنه يريد الحق فيقول فيه بالحق.

وأما من قال فيه بالباطل، فمنشأ قوله واحد من اثنين: إما الجهل، وإما التعصب، فمن كان علمًا بالحق وأصر على قوله المخالف للحق؛ كان ذلك من باب التعصب، وأما إن كان لا يعلم الحق وقال بالباطل؛ فهنذا منشأ قوله الجهل، وهنذا الثاني \_ وهو الجاهل \_ أقرب إلى الاستقامة من الأول، فالجاهل أقرب إلى الاستقامة؛ لأنه إذا كان مريدًا للحق وعُلم؛ تجده قد استقام، وهنذا بخلاف المتعصب.

<sup>=</sup> وهنذا كشير في القرآن، يبين (تعالى) أن المعبود لابد أن يكون مالكًا للنفع والضر، فهو يدعو للنفع والضر دعاء المسألة، ويدعو خوقًا ورجاءً دعاء العبادة، فعلم أن النوعين متلازمان فكل دعاء عبادة مسئلزم لدعاء المسألة، وكل دعاء مسألة متضمن لدعاء العبادة.

وعلى هـــذا فقوله (تــعالى): ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أَجِيبُ دُعُوةَ اللَّهُاعِ إِذَا دُعَانَ ﴾ [البقرة: ١٨٦] يتناول نوعي الدعاء وبكل منهما فسرت الآية. قيل: أعطيه إذا سألني. وقيل: أثيبه إذا عبدني، والقولان مــتلازمان، وليس هنذا من استعـمال اللفظ المشترك في معنيب كليهما، أو استعمال اللفظ في حقيقته للأمرين جميعًا، فتأمله، فإنه موضوع عظيم النفع، وقل من يفطن له. اهـ «مجموع الـفتاوي» (١٥/ ١٠)، وانظر «بدائع الفوائد» (٣/ ١٥).

ولذلك، تجد بعض أهل الكلام ممن خالفوا الحق في بعض أسماء الله وصفاته لما كان مريدًا للحق هداه الله إليه ورجع إما رجوعًا كليًا وإما رجوعًا جزئيًا.

فالغزالي (١) \_ مثلاً \_ قد رجع عن الفلسفة بعد أن كان متكلمًا بها، وكتب كتابه «تهافت الفلاسفة» وبيَّن فيه بطلان مذاهب الفلاسفة.

وأبو الحسن الأشعري<sup>(۱)</sup> (رحمه الله) كان معتــزليًا على مذهب المعــتزلة؛ فهداه الله لمذهب أهل السنة ورجع إلى الحق وبيَّن بطلان مذهب المعتزلة.

فمخالفة الحق إن كانت ناشئة عن جهل فدواؤها بسيط، وإنما الإشكال فيما كان ناشئًا عن تعصب، فإن دواءه يكون عسرًا، ولكن إذا أراد الله هدايته؛ هداه، والتقليد كذلك قد يكون تعصب، ولكن غالبيت جهل بالحق، وجهل بحال الشيوخ.

#### \* \* \*

(١) هو الشيخ أبو حامد محمد بن محمد بن محمد بن أحمد الطوسي الشافعي الغزائي، صاحب النصائيف، والذكاء المفرط، ولد بمدينة طوس سنة ٥٠٠ هـ ولازم إمام الحرمين، فبسرع في الفقه في مدة قبريبة، ومسهر في الكلام والجدل؛ حتى صار عين المناظرين، وأدخله سيالان ذهنه في مضايق الكلام، ومزال الأقدام.

يقول الإمام الذهبي: «قد ألف الرجل في ذم الفلاسفة كتاب «التهافت» وكشف عوارهم ووافقهم» = في مواضع ظنًا منه أن ذلك حق، أو مـرافق للملة»، وكان خاتمة أمره (رحمـه الله) إقباله على طلب الحديث، ومجالسة أهله، ومطالعة الصحيحين.

وكانت وفاته في جمادى الآخرة سنة ٥٠٥ هـ . انظر "سير أعلام النبلاء" (٢٢٢/١٩)، و"طبقات الشافعية" (٦/ ١٩١)، و"المنتظم" (٩/ ١٦٨)، و"الوافي بالوفيات" (١/ ٢٧٤).

(١) العلامة إمام المتكلمين أبو الحسن علي بن إسماعيل بن أبي بشر إسحاق بن سالم بن إسماعيل بن عبد الله الله بن موسى بن أمير البصرة بلال بن أبي بردة بن صاحب رسول الله ( الله عربي عبد الله بن قيس الاشعري .

ولد سنة ستين وماثنين، وقيل: ولد سنة سبعين بالبصرة. كان عجبًا في الذكاء، وقوة الفهم، نشأ

على مذهب المعتبزلة وأقام عليه فترة طويلة مين الزمن، ثم كره مذهبهم وتبرأ منه، وصبعد المنبر فتاب إلى الله منه، ثم أخذ يرد على المعتزلة ويهتك عوارهم.

ثم تابع ابن كلاب، وكانت له آراء مستقلة توسط فيها بين المعتزلة والمثبتة، ونشأ عنهما ما يسمى بالمذهب الاشعري، ثم ألف في آخر حياته كتاب «الإبانة» ينصر فيه مذهب أهل الحديث. وكانت وفاته (رحمه الله) سنة ٣٣٠ هـ.

وسيأتي الكلام في آخر هلــذا الكتاب عن المراحل التي مر بها الأشعري في حــباته، ونقد مذهب الأشاعرة.

انظر اسير أعلام النبلاء (١٥/٥٥) ، (تاريخ بغداد (١١/٣٤٦)، اطبقات الشائعية الفرات (٣٤٦/١١) ، المنظم (٣٤٧/٦) .





### قال المؤلف (رحمه الله)

300

# الفصل الأول



### قواعد في أسماء الله (تعالىٰ)

### القاعدة الأولى: أسماء الله (تعالىٰ) كلها حسنيٰ

أي بالغة في الحسن غايته، قال الله (تعالى): ﴿ وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَىٰ ﴾ [الأعراف: ١٨٠]. وذلك لأنها متضمنة لصفات كاملة لا نقص فيها بوجه من الوجوه، لا احتمالاً ولا تقديراً.

### الشرح

قد قال بعض الناس: إننا لو عبرنا بقولنا: "البالغ في الحسن كماله" لكان أولى من قولنا: "بالغة في الحسن غايته" ونحن نقول: صحيح أن التعبير باكماله قد يكون أحسن، ولكن قولنا: "غايته" يفيد أنه ليس وراء ذلك في الكمال شيء، وعليه؛ فتكون "غايته" بمعنى "كماله"، وعلى هذا فليس المراد بقولنا: "غايته" أن أسماء الله لها نهاية في الحسن، بل إننا نقول: إن أسماء الله في غاية الحسن، ومرادنا: في أكمل ما يكون من الحسن، ولهنذا وصفها الله باسم النفضيل في قوله (تعالى): "الحسنية في أدمل ما يكون من الحسن، ولهنذا وصفها الله باسم النفضيل في قوله (تعالى): "الحسنية في أدمل ما يكون من الحسن، ولهنذا وصفها الله باسم النفضيل في قوله (تعالى): "الحسنية في أكمل ما يكون من الحسن، ولهنذا وصفها الله باسم النفضيل في قوله (تعالى): "المحسنة في قوله (تعالى) المحسنة في قوله (تعالى ) المحسنة

 <sup>(</sup>١) هنـذه القاعدة ذكرها شيخ الإسلام ابن تيمية في "منهاج السنة النبوية" (٩/٥)، وابن القيم في "زاد
 المعاد" (٣/ ١٩٦)، و"بدائع الفوائد" (١/ ١٧١)، وأكتفي هنا بهنـذه الإشارة وكتبهما مليئة بذكرها.

ولهنذا نقول: إن الألفاظ إما أن تدل على معنى ناقص نقصًا مطلقًا، وإما أن تكون دالة على أن تكون دالة على أن تكون دالة على حال، وإما أن تكون دالة على الكمال ولكن ليس غاية الكمال، وإما أن تدل على غاية الكمال.

### فهذه أربعة أقسام:

القسم الأول: إن كانت دالة على غاية الكمال، فهي من أسماء الله؛ إذ ليس فيها نقص أبدًا، لا احتمالاً، ولا تقديرًا، وذلك مثل «السميع» و«البصير» و«العظيم» و«العليم» ... فكل هنذه الأسماء دالة على الكمال بل على غاية الكمال، وهو كمال لا نقص فيه.

القسم الثاني: وهو الألفاظ الدالة على كمال، لكن مع احتمال نقص بالتقدير، فهنذا لا يسمى به الله، ولكن يُخبر به عنه؛ لأن باب الإخبار أوسع، وذلك مثل: «المتكلم» و«الشائي» و«المريد» و«الصانع» و«الفاعل» وما أشبه ذلك، فكل هلذا لا يُسمى الله به، ولكن يُخبر به عنه إخبارًا مطلقًا، فينقول بأن الله «متكلم» وبأن الله «شاء» وبأنه «مريد» وبأنه «فعال» لكن ليس من باب التسمية بل من باب الإخبار.

ف "المتكلم" ليس من أسماء الله؛ لأن المتكلم قد يتكلم بما يحمد، وقد يتكلم بما يُذَمَّ، ولكن الكلام نفسه كمال، ولكن متعلق ذلك الكلام قد يكون نقصًا، وقد يكون كمالاً، فالمتكلم بالمعروف متكلم بكمال، والمتكلم بالمنكر متكلم بالنقص، فصفة الكلام في ذاتها كمال، ولكن موضوع الكلام قد يحمد، وقد يذم، ولهذا لم يكن "المتكلم" من أسماء الله، وصح أن يطلق على الله على سبيل الإخبار.

و «المريد» ليس من أسماء الله، ولكن أصل إثبات الإرادة وأن الفاعل يفعل ما يريده فه ذا كمال؛ وله ذا فالمريد أكمل ممن لا يريد، فالإنسان أكمل من الحيوان؛ لأن إرادته أكمل، والحيوان أكمل من النبات؛ لأن إرادته أكمل،

والمختار للشيء أكمل من المكره على هنذا الشيء؛ لأن إرادته أكمل، والمراد قد يكون خيرًا، وقد يكون شرًا، فالإنسان يطلق عليه أنه مريد وقد يريد الخير، وقد يريد الشر، فلما كان لفظ المريد قد يوهم نقصًا ولو بالتقدير لم يصح أن يكون من أسماء الله (تعالى)، وإنما يخبر به عن الله فقط.

القسم الثالث: الذي يحتمل نقصًا وكمالاً في نفس المعنى لا في المتعلق، لا يطلق على الله (تعالى) وإنما يُذكر مقيدًا، مثل: «المكر» و«الخداع» و«الاستهزاء» و«الكيد»، فلا يصح أن نطلق القول بأن الله «ماكر» ولا أن الله (تعالى) «كائد»، فالكيد في ذاته ينقسم إلى «كيد محمود» و«كيد مذموم» ولهذا لم يصح إطلاق اسم «الكائد» على الله، وكذلك «الماكر» و«المستهزئ» والصواب: أن نُقيد ذلك، فنقول: إن الله (عز وجل) كائد بمن يكيد، وماكر بمن يمكر، ومستهزئ بمن يستهزئ به ... وهنكذا.

القسم الرابع: الذي هو نقص محض، فهنذا لا يسمى الله به، ولا يوصف به، مثل: العمى، والصمم، والعجز، فهنذا نقص محض، فلا يطلق على الله أبداً، لا خبراً ولا تسمية.

### والخلاصة أن الأقسام أربعة:

- ١ ـ كمال محض في ذاته وموضوعه، وهنذا يكون من أسماء الله.
- ٢ \_ كمال في ذاته لا في موضوعه، فهنذا يُطلق على الله خبرًا لا تسمية.
- ٣ ـ ما يحتمل نقصًا وكمالاً، فهذا لا يخبر به عن الله خبرًا مطلقًا، وإنما خبرًا مقيدًا، ولا يعتبر من الأسماء.
  - ٤ \_ ما كان نقصًا محضًا، فهذا لا يوصف ولا يسمى الله به.

ولهنذا فقوله (تعالى): ﴿ وَلِلَّهِ الأَسْمَاءُ الْحُسْنَىٰ ﴾ [الأعراف: ١٨٠] يعني: التي ليس فيها نقص بوجه من الوجوه.

وهنذه الأقسام الأربعة ذكرها شيخُ الإسلام (رحمه الله) في مواضع متفرقة من كلامه، وهي واضحة وصحيحة.

### قال المؤلف (رحمه الله)

مثال ذلك: «الحي» اسم من أسماء الله (تعالى)، متضمن للحياة الكاملة التي لم تسبق بعدم، ولا يلحقها زوال. الحياة المستلزمة لكمال الصفات من العلم، والقدرة، والسمع، والبصر وغيرها.

ومثال آخر: «العليم» اسم من أسماء الله متضمن للعلم الكامل، الذي لم يسبق بجهل، ولا يلحقه نسيان، قال الله (تعالى): ﴿علْمُها عند ربّي في كتاب لأ يضلُ ربّي ولا ينسى ﴾ [طه: ٢]. العلم الواسع المحيط بكل شيء جملة وتفصيلاً، سواء ما يتعلق بأفعاله، أو أفعال خلقه، قال الله (تعالى): ﴿وَعِندُهُ مَفَاتِحُ الْعَيْبِ لا يعلمُها إلا هُو وَيَعْلَمُ ما فِي البّرِ وَالبّحرِ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَة إلا يَعْلَمُها وَلا حبّة في ظلمات الأرض ولا رَطّب ولا يابس إلا في كتاب مبين ﴾ [الانعام: ٥٩]، ﴿ وَمَا مِن دَابّة في الأرض إلا على الله رِزْقُها ويَعْلَمُ مَسْتَقَرَّها وَمُسْتُودَعَها كُلُّ في كتاب مبين ﴾ [هود: ٦] ﴿ يَعْلَمُ مَا في السّرُونَ وَمَا تُعلّنُونَ وَاللّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصّدورِ ﴾ [التغابن: في السّموات والأرض ويعلمُ ما تُسرون وما تعلنون واللّه عليمٌ بذات الصّدور ﴾ [التغابن: في السّموات والأرض ويعلمُ ما تُسرون وما تعلنون واللّه عليمٌ بذات الصّدور ﴾ [التغابن: في السّموات والأرض ويعلمُ ما تُسرون وما تعليون واللّه عليمٌ بذات الصّدور ﴾ [التغابن: في السّموات والأرض ويعلمُ ما تُسرون وما تعليون واللّه عليمٌ بذات الصّدور ﴾ [التغابن: في السّموات والأرض ويعلمُ ما تُسرون وما تعلنون واللّه عليمٌ بذات الصّدور ﴾ [التغابن: في السّموات والأرض ويعلمُ ما تُسرون وما تعليه الله عليمٌ بذات الصّدور ﴾ [التغابن: في السّموات والمُعلم الله الله عليمٌ بذات الصّدور ﴾ [التغابن: في السّموات والمُعلم المنابقة عليمٌ المنابقة عليمٌ بذات الصّدور المنابقة عليم المنابقة عليم المنابقة عليم المنابقة عليم الله المنابقة عليم المنابقة عليم المنابقة عليم المنابقة عليه المنابقة عليم المنابقة عليه المنابقة عليم المنابقة عليه المنابقة عليه المنابقة عليه المنابقة عليم المنابقة عليه المنابقة المنابقة عليه المنابقة علي

ومثال ثالث: «الرحمن» اسم من أسماء الله (تعالى) متضمن للرحمة الكاملة، التي قال عنها رسول الله صلى الله عليه وسلم، «لله أرحم بعباده من هنده بولدها»(۱) يعني أم صبي وجدته في السبي فأخذته والصفته ببطنها وأرضعته، ومتضمن أيضًا للرحمة الواسعة التي قال الله عنها: ﴿رَحْمَتِي وَسِعْتُ كُلُّ شَيْءٍ﴾ [الأعراف: ١٥٦]، وقال عن دعاء الملائكة للمؤمنين: ﴿رَبُنَا وَسِعْتَ كُلُّ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (٥٩٩٩)، ومسلم (٢٧٥٤) من حديث عمر بن الخطاب (غلثه) قال: قدم على النبي (الشخاري) مبني، فسإذا امرأة من السبي قسد تحلب ثديها إذا وجدت صبيبًا في السبي أخسذته فألصقته ببطنها وأرضعته فقال لنا النبي (الشخار): «أترون هنذه طارحة ولدها في النار؟» قلنا: لا، وهي تقدر على ألا تطرحه، فقال: (الله أرحم بعباده من هنذه بولدها».

شيَّء رُحْمةً وعَلْماً ﴾ [غافر: ٧].

### الشرح

قوله: "ظلمات" جمع "ظلمة" والظلمات كما تكون في البحر تكون في الأرض، فانظر إلى حبة مدفونة في قاع البحر في ليلة ممطرة وغيم كثيف، فهنها عدة ظلمات، فأولا: الطبقة التي غطتها في قاع البحر، وثانيًا: البحر نفسه، وثالثًا: ظلام الليل، ورابعًا: السحاب، وخامسًا: المطر، فعندنا - الآن - خمس ظلمات تحيط بهنده الحبة الصغيرة المدفونة في قاع البحر، ولا تراها العين المجردة، والله (تعالى) يعلمها، بل هي في كتاب مبين - أي: مكتوبة - وهندا دليلٌ على عموم علم الله وسعته، وأنه لا يخفي عليه شيء في الأرض ولا في السماء.

ومن آثار ذلك: أنك إذا آمنت بعلم الله، وأنه يعلم كل شيء في السمنوات والأرض، فإنه ينبغي أن يردعك إيمانك هذا عن فعل ما يكرهه الله، وينبغي لك أن تفعل ما يحبه الله، وينبغي عليك أن تعلم أنك مهما كتمت في نفسك من شيء، فالله يعلمه، ومهما كتمت عن الخلق فلم يعلموه فإن الله يعلمه، ومما ينبغي كذلك معرفته هنهنا أنك إن فعلت ما يكرهه الله مستتراً عن الناس، فإن الله قد يطلع الناس على ذلك سواء أخبروك أم لم يخبروك، فالشيطان قد يأموك بالفحشاء فتفعلها سراً ولا يعلم بذلك إلا الله، فيلقي في قلوب الناس أنك فعلت ما فعلت، فتشعر أن الناس ينظرون إليك وكأنهم يعلمون ما فعلت، وكأنهم يلومونك ويؤنبونك، مع أنهم ما قالوا لك ذلك صواحة، لكن الشيطان يلقي في قلوب الناس وكأنهم شاهدوا فعلك، وفي مثله قال الشاعر:

إذا ساء فعُلُ المرء ساءت ظنونه وصدق ما قالوه من توهم

وهنذا من أسرار حكمة الله (عز وجل) أن : ما يخفيه الإنسان في نفسه (وإن كان لم يطلع عليه أحد) فإن الله (تعالىٰ) يعلمه، وإذا علم الله به؛ أوشك أن يُطلع عباده عليه.

### وفي ذلك يقول ابن القيم (١) (رحمه الله):

إن الشيطان الذي أمرك بالسوء، يُلقي في قلوب الناس أنك فعلت ذلك السوء وإن لم يطلعوا عليه (٢).

(۱) هو الشيخ الإمام العلامة المجتهد المفسر النحوي الأصولي البارع شمس الدين محمد بن أبي بكر بن أيوب بن صعد الزرعي الدمشقي المعروف به «ابن قسيم الجوزية» ولد سنة إحدى وتسعين وستمانة. نفقه بشيخ الإسلام تقي الدين ابن تيمية، وكان من عينون أصحابه، له مؤنفات كثيرة في مختلف الفنون يقول عنه ابن كثير : «سمع الحديث واشتخل بالعلم وبرع في علوم متعددة لاسبيما علم التفسير والحديث والاصلين، ولما عاد الشبيخ تقي الدين ابن تيمية من الديار المصرية في سنة ثنتي التفسير وسبعمائة لازمه إلى أن مات الشيخ، فأخذ عنه علماً جماً، مع ما سلف له من الاشتغال، عصار فريداً في بابه، في فنون كثيرة، مع كثرة الطلب ئيلاً ونهاراً، وكشرة الابتهال، وكان حسن القراءة والحلق».

وكانت وفاته (رحمه الله) في شهر رجب سنة إحدى وخمسين وسبعمائة.

وانظر: "البداية والنهاية" (١٤/ ٣٣٤)، و"الوافي في الوفسيات" (١/ ٢٦١)، و«العبر» (١/ ٣١١). و"ذيل طبقات الحنابلة" (٢/ ٤٤٧).

#### (٢) قال ابن قيم الجوزية (رحمه الله) في ، بدائع الفوائد ، (٤٨٢/٢)،

فأصل كل معصية وبلاء، إنما هو الوسوسة، فلهنذا وصفه بها؛ لتكون الاستعادة من شرها أهم من كل مستعاد منه، وإلا فشره بغير السوسوسة حاصل أيضًا. فمن شهره أنه لص صارق لأموال الناس فكل طعام أو شراب لم يذكر اسم الله عليه؛ فله فيه حظ بالسرقة والخطف، وكذلك يبيت في البيت إذا لم يذكر فيه اسم الله؛ فيأكل طعام الإنس بغير إذنهم، ويبيت في بيوتهم بغيرأمرهم، فيدخل سارقًا، ويخرج صغيرًا، ويدل على عبوراتهم فيأمر العبد بالمعصية، ثم يلقي في قلوب الناس يقظة ومنامًا أنه فعل كذا وكذا، ومن هذا أن العبد يفعل الذنب لا يطلع عليه أحد من الناس فيصبح والناس يتحدثون به وما ذاك إلا أن الشبطان زينه له وألقاه في قلبه، ثم وسوس إلى الناس على مشره وأفقاه إليهم فأوقعه في الذنب، ثم فضحه به، فالرب (تعالى) يستره، والشيطان يجهد في كشف ستره وفضيحته؛ فيغتر العبد، ويقول: هذا ذنب لم يره إلا الله، ولم يشعر بأن عدوه ساع في إذاعته وفضيحته، وقلً من يفطن من الناس لهذه الدقيقة.

وهنذه مسألة توجبُ للعبد أن يحترس غاية الاحتراس من الذنوب وإن خفست.

### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

والحسن في أسماء الله (تعالى) يكون باعتبار كل اسم على انفراده، ويكون باعتبار جمعه إلى غيره، فيحصل بجمع الاسم إلى الآخر كمال فوق كمال.

مثال ذلك: «العزيز الحكيم». فإن الله (تعالى) يجمع بينهما في القرآن كثيرًا، فيكون كل منهما دالاً على الكمال الخاص الذي يقتضيه، وهو العزة في العزيز، والحُكُم والحِكُمة في الحكيم، والجمع بينهما دال على كمال آخر وهو: أن عزّته (تعالى) مقرونة بالحكمة، فعنزته لا تقتضي ظلمًا وجورًا وسوء فعل، كما قد يكون من أعنزًاء المخلوقين، فإن العنزيز منهم قد تأخذه العزة بالإثم، فيظلم ويجور ويسيء التصرف.

وكذلك حكمه (تعالى) وحكمته مقرونان بالعز الكامل بخلاف حكم المخلوق وحكمته فإنهما يعتريهما الذل.

### الشرح

أسماء الله (تعالى) كلها حسنى على انفراد، وقد ينضاف إلى هنذا الحسن (الذي اكتسبه الاسم اكتسابًا ذاتيًا) حسن آخر بانضمامه إلى غيره، فيكون من مجموع الاسمين كمال آخر، وهنذا كثير في القرآن، فكثيرًا ما يقرن الله (تعالى) بين اسمين، وتجد أن في ضم أحدهما إلى الآخر كمالاً لا يحصل بانفراد أحدهما عن الآخر.

مثال: "العزيز" و"الحكيم" يقرن الله بينهما كثيرًا، ويستفاد من قرن "العزيز" به الحكيم" فائدة عظيمة، وهي أن عزته مقرونة بالحكمة؛ لأن العزة وحدها قد ينتج عنها سوء تصرف، وظلم، وجور، كما لو وجدنا ملكًا عزيزًا في ملكه، لا يعارضه أحد، فإنك تجد أن هنذا الملك (لو لم يسعفه الله بهدايته) لكمال سلطانه وعزته يبطش ويجور ولا يبالي؛ لأنه ليس بحكيم، وكذلك \_ أيضًا \_ من الناس من يكون حكيمًا، لكن ليس عنده عزة وغلبة؛ فهو ذو حكمة، ولهندا تراه يتصرف تصرفًا حسنًا، ويضع كل شيء في مواضعه، ولكن ليس عنده قوة أو عزة يمضى بها ما أراد.

والله (عز وجل) «عـزيز حكيم» فعزته مقـرونة بالحكمة، وحكمته مـقرونة بالعزة، فباقـتران الاسمين بعضهما إلى بعض؛ يحصل كـمال آخر،وهو عزة في حكمة، وحكمة في عزة.



### قال المؤلف (رحمه الله)

### القاعدة الثانية: أسماء الله (تعالى) أعلام وأوصاف

أعلام: باعتبار دلالتها على الذات.

واوصاف: باعتبار ما دلت عليه من المعاني.

وهي بالاعتبار الأول مترادفة لدلالتها على مسمى واحد، وهو الله (عز وجل). وبالاعتبار الثاني متباينة لدلالة كل واحد منهما على معناه الخاص.

ف «الحي، العليم، القدير، السميع، البصير، الرحمن، الرحبم، العزيز، الحكيم». كلها أسماء لمسمى واحد، وهو الله (سبحانه وتعالى)، لكن معنى الحي غير معنى العليم، ومعنى العليم غير معنى القدير، وهنكذا.

### الشرح

هذه القاعدة الثانية، فيها مبحثان:

المبحث الأول: أسماء الله أعلامٌ وأوصافُ:

فهي باعتبار دلالتها على الذات: "أعلام"، وباعتبار دلالتها على المعاني

وقال في «البدائع»: الرابع: أن أسماء الحسنى هي أعلام وأوصاف، والوصف بها لا ينافي العلمية بخلاف أوصاف العباد، فإنها تنافي علميتهم؛ لان أوصافهم مشتركة فنافتها العلمية المختصة بخلاف أوصافه (تعالى).

وانظر لشرح هنذه القاعدة: "القواعد الكلية للأسماء والصفات عن السلف" للبريكان صد (٢٢٦).

«أوصافٌ» ، ومثال ذلك: «السميع»، فهو يدل على الله؛ فيكون بهذا الاعتبار عَلَمًا، وابن مالك يقول:

### اسمٌ يعين المسمى مطلقًا عَلَمُه كجعفر وخَرْنَقًا

ف «السميع» عَلَمٌ، وباعتبار أن السميع متضمن للسمع، وأنه (عز وجل) يسمع كل صوت؛ فهو صفة، ولذلك نقول: أسماء الله (تعالى) أعلامٌ وأوصافٌ.

وأما أسماء غير الله، فهي: أعلام فقط، فقد يتسمى أحد الناس ب: "عبد الله" وهو من أكفر الناس، وهنذا يتسمى بد "علي " وهو سافل "، وهنذا يتسمى بد "حكيم" وهو من أسف الناس، وهنذا يتسمى بد "محمد" وهو مذمم، فأسماء غير الله أعلام مجردة فقط، إلا أسماء النبي (علي ) وأسماء القرآن، فأسماء الرسول (علي ) هي أعلام وأوصاف؛ لأن اسم رسول الله (علي محمد، وقد سمي بهنذا الاسم؛ لكثرة محامده، أو لكثرة خصاله الحميدة، واسمه "أحمد" لأنه أحمد الناس لله (عز وجل)، وأحمد من يحمده الناس ".

#### (١) قال ابن القيم في جلاء الأفهام ص (١٧١):

وهنذا شأن أسماء الرب (تعالى)، وأسماء كتابه، وأسماء نبيه، هي أعلام دالة على معان هي بها أوصاف، فلا تضاد فيها العلمية الوصف، بخلاف غيرها من أسماء المخلوقين، فهو الله، الخالق، البارئ، المصور، القهار . فهنذه أسماء له دالة على معان هي صفاته، وكذلك القرآن، والفرقان، والكتاب المين، وغير ذلك من أسمائه .

وكذلك أسماء النبي (ﷺ) محمد، وأحسمد، والماحي، وفي حديث جبسير بن مطعم، عن النبي (ﷺ) أنه قال: إن لي أسماء: أنا محمد وأنا أحمد وأنا الماحي الذي يمحو الله به الكفر .

فذكر رسول الله (ﷺ) هنذه الأسماء مبينًا ما خصه الله به من الفضل، وأنسار إلى معانبها، وإلا فلو كانت أعلامًا محضة لا معنى لها، لم تدل على مدح، ولهنذا قال حسان (﴿وَاقِيهُ):

وشـــق له مـن اسمــه ليجــله فذو العرش محمود وهنذا محمد

وكذلك أسماء الرب (تعمالي) كلها أسماء مدح، ولو كانت ألفاظًا مجمره، لا معاني لها، لم ندل على المدح، وقد وصفها الله سبحانه بأنها حسنى كلها، فقال: ﴿وَلَلَّهِ الأسماءُ الْحَسْنَى فادَّعُوهُ بها وَدُرُوا الَّذِينَ يُلْحَدُونَ فِي أَسْمَانُهُ سَيْجُرُونَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٨٠]، فهي لم تكن حسني:

لجرد اللفظ، بل لدلالتها على أوصاف الكمال، ولهنذا لما سمع بعض العرب قارئًا يقرأ: ﴿والسّارِقُ والسّارِقُ والسّارِقُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيهُما جزاء بما كسيا نكالاً من الله والله عزيز حكيم ﴾ [المائدة: ٣٨]، والله غفور رحم.

قال: ليس هنذا كلام الله (تعالى)، فقال القارئ: أتكذب بكلام الله (تعالى) ؟ فقال: لا، ولكن ليس هنذا بكلام الله (تعالى)، فعاد إلى حفظه وقرأ: والله عزيز حكيم، فقال الأعرابي: صدقت: عز، فحكم، فقطع، ولو غفر ورحم لما قطع .

وأيضاً، فإنه سيحانه يعلل أحكامه وأفعائه بأسمانه، ولو لم يكن لها صعنى لما كان التعليل صحيحًا، كقوله: ﴿ لللّذِين يُؤلُون مِن نَسائهِمُ صحيحًا، كقوله: ﴿ للّذِين يُؤلُون مِن نَسائهِمُ تَربُصُ أَربُعة أَشَهُر فإن فاءُوا فإنَّ اللّه عُفُورٌ رَحيمٌ \* وإنَّ عَزَمُوا الطَّلاق فإنَّ اللّه سميعٌ عليمٌ ﴾ [البقرة: ٢٢٦، ٢٢٦]، فختم حكم الفي الذي هو الرجوع والعود إلى رضى الزوجة والإحسان إليها، بأنه غفور رحيم يعود على عبده بمغضرته ورحمته إذا رجع إليه، والجزاء من جنس العمل، فكما رجع إلى التي هي أحسن، رجع الله إليه بالمغفرة والرحمة: ﴿ وإنْ عَزَمُوا الطَّلاقَ فَإِنَّ اللهُ سَمِع عَلِمٌ ﴾، فإن الطلاق فإنَّ الله سَمِع عليمٌ ﴾،

وأيضًا، فإنه سبحانه يستدل بأسمائه على توحيده ونفي الشريك عنه، ولو كانت أسماء لا معنى لها ثم ندل على ذلك، كفول هارون لعبدة العجل: ﴿ يَا قُومُ إِنَّمَا فَتَنَم به وَإِنَّ رَبُّكُم الرَّحْمَن ﴾ [طه: ٩]، وقوله سبحانه في القصة: ﴿ إِنَّمَا إِلَهُكُم الله الذي لا إِله إلا هو وسع كُل شيء علمًا ﴾ [طه: ٩٨]، وقوله (تعالى): ﴿ وإلهكم إله واحد لا إله إلا هو الرحمن الرحيم ﴾ [آل عمران: ١٦٣]، وقوله سبحانه في أخر سورة الحشر: ﴿ هُو الله الذي لا إِله إلا هو عالم الغيب والشهادة هو الرحمن الرحيم (١٤) هو الله الذي لا إله إلا هو المملك الفُدُوس السلام المؤمن المهيمن الغيب والشهادة هو الرحمن الرحيم عما يُشرِكُون ﴾ [الحشر: ٢٢، ٢٣]، فسبح نفسه عن شرك المشركين به عقب تمدحه يأسمانه الحسنى المقتضية لتوحيده واستحالة إثبات شريك له.

ومن تدبر هنذا المعنى في القرآن هبط به على رياض من العلم حماها الله عن كل أفاك معرض عن كتاب الله، واقتسباس الهدى منه، ولو لم يكن في كتابنا هسذا إلا الفضل وحده لكفى من له ذوق ومعرفة، والله الموفق للصواب .

وأيضًا، فاإن الله سبحانه يعلق بأساماته المعملولات من الظروف والجار والمجرور وغيارهما، ولو كانت أعسلامًا محضة لم يصح فيها ذلك، كاقوله: ﴿ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءَ عَلَيْمٌ ﴾ [الحجرات: ١٦]، ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْمٌ بِالظَّالِمِينَ ﴾ [الجمعة: ٧]، ﴿ اللَّهُ عَلَيْمٌ بِالْمُفْسِدِينَ ﴾ [آل عمران: ٦٣]، =

### الهبحث الثاني:

وهو أن أسماء الله (تعالى) هل هي مترادفة أم متباينة؟ فنقول: أما باعتبار دلالتها على ذات الله؛ فهي: مترادفة، فكلها تدل على ذات واحدة.

وأما باعتبار ما تحمله من المعاني؛ فهي: متباينة (۱). ف «السميع» و «البصير» و «العزيز» و «الحكيم» كلها أسماء لمسمئ واحد وهو : «الله» فهي بهندا الاعتبار مترادفة، لكن «السميع» دال على السمع، و «البصير» دال على البصر، ومن المعلوم أن السمع غير البصر، وأن البصر غير السمع، وأن العزة غير السمع، وأن الحكمة غير السمع ... وهنكذا.

أولاً؛ أن تكون الكلمتان متباينتين، وذلك بأن تدل كل كلمة منهما على

= ﴿ وَكَانَ بِالمُوْمَنِينَ رَحِيمًا ﴾ [الفرقان: ٤٣]، ﴿ إِنَّهُ بِهِمَ رَءُوفَ رَحِيمٌ ﴾ [التوبة: ١١٧]، ﴿ وَاللهُ عَلَىٰ كُلِ شَيْءَ قَدِيرٌ ﴾ [آل عمران: ١٨٩]، ﴿ وَاللهُ مُحيطٌ بِالْكَافِرِينَ ﴾ [البقرة: ١٩]، ﴿ وَكَانَ الله بَهِم عليما ﴾ [النساء: ٤٩]، ﴿ وَكَانَ الله بَهِم عليما ﴾ [النساء: ٤٩]، ﴿ وَكَانَ اللهُ عَلَىٰ كُلِ شَيْءَ مُقْتَدُوا ﴾ [الكهف: ٤٥]، ﴿ إِنّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [هود: ١١]، ﴿ إِنّهُ بِعَادَهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [الحجرات: ١٨]، ﴿ إِنّهُ بِعَادَهُ خَبِيرٌ بِصِيرٌ ﴾ [الشورى: ٢٧]. ونظائره كثير .

وأيضًا، فـإنه سبحانه يجـعل أسماءه دليلاً علـى ما ينكره الجاحدون من صـفات كمانه، كــقوله (تعالى): ﴿ أَلا يَعْلُمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو اللَّطِفُ الْخَبِيرُ ﴾ [الملك: ١٤] .

وقد المختلف النظار في هنسذه الأسماء، هل هي متباينة نظرًا إلى تباين مسعانيها، وأن كل اسم يدل على معنى غيسر ما يدل عليه الآخر، أم هي مسترادفة؛ لانّها تدل على ذات واحدة؛ فسمدلولها لا تعدد فيه، وهنذا شأن المترادفات؛ والنزاع لفظي في ذلك .

والتحقيق أن يقال: هي مترادفة بالنفطر إلى الذات، متباينة بالنظر إلى الصفات، وكل اسم منها يدل على الذات الموصوفة بتلك الصفة بالمطابقة، وعلى أحدهما وحده بالتضمين، وعلى الصفة الاخرى بالالتزام . ا هـ مختصراً .

(١) انظر: «بدائع القواند» (١/ ١٧٠)، و «القواعد الكلية للأسماء والصفات» صـ (٢٤٣) .

معنى لا يتفق مع الكلمة الأخرى، مثل: «القمح» و«الأرز» فالقمح غير الأرز، ولس سنهما عموم وخصوص.

ثانياً: أن تكون الكلمتان مترادفتين؛ لترادفهما على معنى واحد، كما يترادف الشيء بعضه على بعض، مثل: "قمح" و"بر" و"حنطة" فكلها مترادفة، وكذلك مثل: "بشر" و"إنسان" فهي - أيضًا - مترادفة.

ثالثًا: قد تكون الكلمة مشتركة، وذلك بأن تكون هناك كلمة واحدة تدل على معان متعددة وذلك بعكس الترادف، ومشال ذلك «العبن» فهي تطلق على «العبن» التي هي «الجارحة»، وعلى «عين الماء الجارية»، وعلى «الذهب»، و«الجاسوس» إلا أن البعض يقول بأن بإطلاق «العبن» على «الجاسوس» من باب المجاز، والمقصود أن هنذه الكلمات نسميها مشتركة؛ لأن المعاني مشتركة في لفظ واحد.

رابعًا: أن يكون بين الكلمتين عموم وخصوص، بأن تكون إحدى الكلمتين أخص من الأخرى مثل: "إنسان" و"حيوان" في "الإنسان" نسميه "إنسانًا"، فهذا خاص ، وكلمة "حيوان" عام ، فالحيوان يشمل الإنسان وغيره، ومن الطريف لو قلت للعامي: "أنت حيوان ناطق"؛ لظن أنك تشبهه بالحمار، ولو قلت له: الفلاسفة يقولون: بأن الإنسان حيوان ناطق، وأن كلمة "حيوان" هذه جنس، وأن كلمة "ناطق" هنذه فصل ؛ لأقر، والذي أراه أن يُقال: الإنسان هو البشر، وليس حيوان ناطق.

### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

وإنما قلنا بأنها أعلام وأوصاف، لدلالة القرآن عليه. كما في قوله (تعالى): ﴿وَهُو الْغَفُورُ الرَّحِيمُ [الأحقاف: ١٨]. وقوله: ﴿وَرَبَّكَ الْغَفُورُ ذُو الرَّحْمَةِ اللَّهُ الْعَفُورُ ذُو الرَّحْمَةِ [الكهف: ٥٨].

فإن الآية الثانية دلت على أن الرحيم هو المتصف بالرحمة. ولإجماع أهل اللغة والعرف أنه لا يقال: عليم إلا لمن له علم، ولا سميع إلا لمن له سمع، ولا بصير إلا لمن له بصر، وهنذا أمر أبين من أن يحتاج إلى دليل.

### الشرح

فإن قال قائل: ما الدليل على أن أسماء الله (تعالى) أعلام وأوصاف؟ قلنا: الدليل من القرآن، ومن اللغة:

أما من القرآن: فقد قال (تعالىٰ): ﴿وَرَبُّكَ الْعَفُورُ ذُو الرَّحْمَةَ﴾ [الكهف: ٥٨]، والرحمة: صفة؛ إذًا «الرحيم» معناه: ذو الرحمة.

وأما من اللغة، فإن أهل اللغة والعُرف أجمعوا على أنه لا يوصف بالمشتق إلا من اتصف بمعناه، فلا يقال للأصم: "سميع"، ولا للأعمى: "بصير" ولا للمجنون: "عاقل" بل لابد أن تكون هذه الأوصاف دالة على معانيها فيمن نسبت إليه، وهو أمر أبين من أن يحتاج إلى شرح.

#### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

وبهنذا عُلم ضلال من سلبوا أسماء الله (تعالى) معانيها من أهل التعطيل وقالوا: إن الله (تعالى) سميع بلا سمع، وبصير بلا بصر، وعزيز بلا عزة (المحكذا... وعللوا ذلك بأن ثبوت الصفات يستلزم تعدد القدماء. وهذه العلة

<sup>(</sup>١) هذا قول المعتزلة ومن تبعهم، قال شيخ الإسلام ابن تيمية في "الرسالة التدمرية" صـ (١٧):

وقاربهم طائفة ثالثة من أهل الكلام من المستزلة، ومن اتبعهم فأثبتوا لله الأسماء دون ما تتضمنه من الصفات، فمنهم من جعل العليم والقدير والسميع والبحير كالاعلام المحضة المترادفات، ومنهم من قال عليم بلا علم، قدير بلا قدرة، سميع بصير بلا سمع ولا بصر، فأثبتوا الاسم دون ما تضمنه من الصفات!! ا هـ .

عليلة بل ميتة لدلالة السمع والعقل على بطلانها.

### الشرح

هنولا، المعطلة يقولون: نحن نشبت أسماء الله، فالله سميع، عليم، بصير ... لكن بدون إثبات المعنى، فنقول: "سميع بلا سمع" و"بصير بلا بصرا وهنكذا، فإذا سألناهم عن سبب ذلك؟ قالوا: لأنك إذا قلت: إن لله سمعًا وبصرًا وقدرة، وقوة، وقلت: بأن هنذه المصفات قديمة؛ لزم من ذلك تعدد القدماء!! وأنت تُنكر على النصارئ قولهم بأن الله ثالث ثلاثة.

وندن نقول: هنذا القول باطل؛ لأنه لا يلزم من تعدد الصفة تعدد الموصوف(1).

#### (١) قالشيخ الإسلام في منهاج السنة النبوية ، (١٢٩/٢):

فهذا قول المعمنزلة والشيعة الموافقين لهم، وهو قول باطبل؛ لأنَّ صفة الإله لا يجب أن تكون إلهًا كما أن صفة النبي لا يجب أن تكون نبيًا .

وإذا كاتت صفية النبي المحدث موافقية له في الحدوث لم يلزم أن تكون نبيًا مثيله، فكذلك صنيه الرب اللازمة له إذا كانت قديمة بقدمه لم يلزم أن تكون إلهًا مثله .

فهؤلاء مـذهبهم نفي صفات الكمــال اللازمة لذاته وشبهتــهم الني أشار إليها أنهــا لو كانت قديمة لكان القديم أكثر من واحد كما يقول ابن سينا وأمثاله .

وأخذ ذلك ابن مسينا وأمثاله من المسفلسفة عن المعتزلة، فقالوا: لمو كان له صفة واجهة، لكان الواجب أكثر الواجب أكثر من واحد، وهذا تلبيس، فإنهم إن أرادوا أن يكون الإله القديم أو الإله الواجب أكثر من واحد، فالتلازم باطل، فليس يجب أن تكون صفة الإله إلها، ولا صفة الإنسان إنسانًا ولا صفة التبي ثبيًا ولا صفة الحيوان حيوانًا .

وإن أرادوا أن الصفة توصف بالقدم كما يوصف الموصوف بالقدم فهو كقمول القائل توصف صفة المحدث بالحدوث كما يوصف الموصوف بالحدوث .

ركذلك إذا قبيل توصف بالوجوب كما يوصف الموصوف بالوجوب، فليس المراد أنسها توصف بوجوب أو قدم أو حدوث على سبيل الاستقلال، فإن الصفة لا نقوم بنفسها، ولا تستقل بذائها، ولكن المراد أنها قسديمة واجبة بقسدوم الموصوف ووجوبه إذا عني بالواجب مما لا فاعل له، وعني بالقديم ما لا أول له، وهنذا حق لا محذور فيه .

### قال المؤلف (رحمه الله)

الها السمع: فلأن الله (تعالى) وصف نفسه بأوصاف كثيرة، مع أنه الواحد الأحد. فقال (تعالى): ﴿إِنَّ بَطْشَ رَبَّكَ لَشَدِيدٌ ﴿ إِنَّهُ هُوَ يُبْدِئُ وَيَعِيدُ ﴿ وَهُوَ الْأَحَد. فقال (تعالى): ﴿إِنَّ بَطْشَ رَبَّكَ لَشَدِيدٌ ﴾ إنَّهُ هُوَ يُبْدِئُ وَيَعِيدُ ﴿ وَهُوَ الْغَوْشُ الْمَجِيدُ ﴾ قَالٌ لَمَا يُريدُ ﴾ [البروج: ١٦ - ١٦]. وقال (تعالى): ﴿سَبِّحِ اسَّمَ رَبِّكَ الأَعْلَى ﴿ النَّذِي خَلَقَ فَسَوَّى ﴿ وَالَّذِي قَدَّرَ فَهَدَى ﴿ وَالَّذِي أَخْرَجَ الْمَرْعَى ﴿ فَجَعَلَهُ غُنَاءً أَحْوَى ﴾ [الأعلى: ١ - ٥].

ففي هذذه الآيات الكريمة أوصاف كثيرة لموصوف واحد، ولم يلزم من ثبوتها تعدد القدماء.

واها العقل: فلأن الصفات ليست ذوات بائنة من الموصوف، حتى يلزم من ثبوتها التعدد، وإنما هي من صفات من اتصف بها، فهي قائمة به، وكل موجود فلابد له من تعدد صفاته، ففيه صفة الوجود، وكونه واجب الوجود، أو مكن الوجود، وكونه عينًا قائمًا بنفسه أو وصفًا في غيره.

### الشرح

نعن نقول: بأن الموجود تتعدد صفاته، ونقول (لمن خالفنا): هل تثبتون أن الله موجود؟ سيقولون: نعم! نشبت ذلك، نقول لهم: وكل موجود لابد وأن تتعدد صفاته، وهنذا ضروري، فمشلاً: الموجود، فيه صفة الوجود، ووجوده إما ممكن وإما واجب، وهنذه صفة ثانية، ونحن نقول بأن وجودنا من باب الممكن، وبأن وجود الله (عز وجل) من باب الواجب، ونقول كذلك: الموجود إما أن يكون وجوده عينًا قائمة بنفسها، أو يكون صفة في غيره، فالإنسان مثلاً عين قائم بنفسه، وعين الإنسان وسمعه وبصره وصف قائم بغيره، إذًا فكل موجود لابد أن يتصف بهذه الصفات الشلاثة: «الوجودية»، وكون وجوده واجبًا أو مكنًا، وكونه عينًا قائمة بنفسها أو وصفًا في غيره، وهنذا أمر لا يمكن إنكاره.

### قال المؤلف (رحمه الله)

وبهنسذا أيضًا عسلم أن: «الدهر» ليس من أسسماء الله (تعمالي)؛ لأنه اسم جامد لا يتصمن معنى يلحقه بالأسماء الحسنى، ولأنه اسم للوقت والزمن، قال الله (تعالى) عن منكري البعث: ﴿وَقَالُوا مَا هِيَ إِلاَّ حَيَاتُنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهْلَكُنَا إِلاَّ الدَّهْرُ ﴾ [الجاثية: ٢٤] يريدون مرور الليالي والأيام.

فأما قوله ( الله عنه الله (عز وجل ): يؤذيني ابن آدم يسب الدهر، وأنا الله من الله الله والنهار » (١٠٠٠ . الله والنهار » (١٠٠ . اله والنهار » (١٠٠ . الله والنهار » (١٠٠ . الله والنهار » (١٠٠ . الله » (١٠ . الله » (١٠٠ . الله »

فلا يدل على أن الدهر من أسماء الله (تعالى)؛ وذلك أن الذين يسبون الدهر إنما يريدون المراسان الذي هو محل الحوادث، لا يريدون الله (تعالى)، فيكون معنى قوله: «وأنا الدهر» ما فسره بقوله: «بيدي الأمر أقلب الليل والنهار»، فهو سبحانه خالق الدهر وما فيه، وقد بين أنه يقلب الليل والنهار، وهما الدهر، ولا يمكن أن يكون المُقلِّب (بكسر اللام) هو المُقلِّب (بفتحها) وبهنذا تبين أنه يمتنع أن يكون الدهر في هنذا الحديث مرادًا به الله (تعالى).

## الشرح

وهنذا خلافًا لابن حزم (٢)، وبعض العلماء الذين قالوا: بأن «الدهر» من

(١) أخرجه البخاري (٧٤٩١)، ومسلم (٢٢٤٦) من حديث أبي هريرة (رُطَّيُك).
 قال الخطابي: معناه: أنا صاحب الدهر، ومدبر الأمور التي ينسبونها إلى الدهر.

فمن سب الدهر من أجل أنه فاعل هذه الأمور عاد سبه إلى ربه الذي هو فاعلها، وإنما الدهر زمان جعل ظرفًا لمواقع الأمور، وكانت عادتهم إذا أصابهم مكروه أضافوه إلى الدهر، فقالوا: بؤسًا للدهر وتبًا للدهر . افتح الباري» (٨ / ٤٣٨) .

(٣) أبو منحصد على بن أحسد بن سنعتيد بن حسزم الإمام الظاهنري الأوحد ذون الفنوذ، وصناحب
التصانيف، ولد بقرطبة سنة أربع وثمانين وثلاثمائة، وكان قد مهر أولاً في الأدب، والاخبار-

أسماء الله(١).

ونحن نقول: بأن «الدهر» ليس من أسماء الله؛ لأن «الدهر» اسمٌ جامدٌ بمعنى «الوقت والزمن» والله (تعالى) يقول: ﴿ وَلَلَّهِ الأَسْمَاءُ الْحُسْنَىٰ ﴾ والاسم الجامد: هو الذي لا يدل على وصف، ولذلك فليس «الدهر» من الأسماء الحسنى.

ومن تأمل هنذا الحديث علم أنه ليس مراد النبي ( علم الله عن الله (عز وجل) أن يبين أن «الدهر» من أسماء الله (تعالى)؛ لأن الله بيَّن ذلك فقال: «أنا الدهر، بيدى الأمر، أقلبُ الليلَ والنهارَ».

وهنذا يعني: أن الذين يسبون الدهر فيقولون: هنذه سنة جائرة، أو يسبون ما يقع فيه مثل قول بعض السفهاء: «هنذه عاصفة هـوجاء» أو ما أشبه ذلك مما يطلقونه على ما يخلقه الله (عز وجل) من العواصف والقواصف والنوازل، فكل أنواع السب هنذه محرمة، وقد تصل إلى الكفر بالله (تعالى)().

والشعر، وفي المنطق، وأجزاء الفلسفة، فأثرت فيه تأثيرًا ليته سلم من ذلك .

يقول الإسام الذهبي: لقد وقفت له على تأليف بحض فيه على الاعتناء بالمنطق وبقدمه على العلوم، فتألمت له، فإنه رأس في علوم الإسلام، متبحر في النقل عديم النظر على يُبس فيه وفرط ظاهرية في الفروع لا الأصول.

من أهم تصانيفه: «المحلى»، اللاحكام»، والفصل.

وقد توفى (رحمه الله) سنة ست وخمسين وأربعمائة .

انظر: "سير أعلام النبلاء" (١٨ / ١٨٤)، وقوفيات الأعيان" (٣/ ٣٢٥)، والسان الميزان" (٥ / ١٩٨)، واشذرات الذهب» (٣ / ٢٩٩).

 (۱) وهذا من ابن حزم (رحمه الله) جبريًا على قاعدته التي وافق فيها المعتزلة، وخبالف فيها أهل السنة والجماعة، وهي إثبات الأسماء لله (تعالى) دون ما تتضمنه من صفات .

فجـعل أسماء الله (تعـالي) جامدة المجـرد أعلام محـضة؛ بينما أهل انسنة يقـولون: هي أعلام وأوصاف كما مر بك قريبًا .

لذا استساغ (رحمه الله) أن يسمى الله بـ الدهر؟.

(٢) وهذا إنما يقع مع العلم والاعتقاد؛وذلك لأن ساب الدهر دائر بين أمرين لابد له من أحدهما: =

هنذا، والذين يسبون الدهر لا يقع في نفوسهم أنهم يسبون الله، بل إنما يسبون الزمان والمكان، والدليل على ذلك أن الله (تعالى) قال: «أقلب الليل والنهار» فالليل والنهار يقلبهما الله، وهما: «الدهر» ومعلوم أن المقلب غير المقلب.

وعلى هنذا فلا يجوز أن يقول قائل: «يا دهر الرحمني اوهو إن نوى الدهر ذاته فهو كافر مشرك، وإن نوى الله ذاته؛ فقد دعا الله بغير اسمه، فليس الدهر من أسماء الله الحسني (۱).

at at 1 Au . 1 c

إما سبه الله، أو الشرك به .

فإن اعتقد أن الدهر فاعل مع الله فهو مــشرك، وإن اعتقد أن الله وحده هو الذي فعل ذلك، وهو يسب من فعله فقد سب الله .

أما ما جرى به اللسان وصاحبه، غير معتقد لذلك فليس بكافر، قال المحقفون من أهل العلم: من نسب شيئًا من الافعال إلى الدهر حقيقة كفر، ومن جرى هذا اللفظ على لسانه غير معتقد لذلك، فليس بكافر، لكنه يكره له ذلك لشبهه بأهل الكفر في الإطلاق.

انظر: "زاد المعاد» (۲ / ۳۲۳)، و"فتح الباري؛ (۱۰ / ۵۸۱) .

#### (١) قال شيخ الإسلام ابن تيمية في، مجموع الفناوي، (٢/ ٤٩١)؛

قوله: «لا تسبوا الدهر، فإن الله هو الدهر»: مروي بالفاظ أخرُ كقوله: «يقول الله: يؤذيني ابن آدم، يسب الدهر، وأنا الدهر بيدي الأمر، أقلب الليل والنهار»، وفي لفظ: "لا تسبوا الدهر، فإن الله هو الدهر، يقلب الليل والنهار»، وفي لفظ: «يقول ابن آدم يا خيبة الدهر، وأنا الدهر».

فقد بين سبحانه خلقه للمطر، وإنزاله على الأرض، فإنه سبب الحياة في الأرض، فبإنه سبحانه جعل من الماء كل شئ حي، ثم قال:﴿يقَلَبُ اللّهُ اللَّيْلُ والنّهار﴾؛ إذ تقليبه اللّـيل والنّهار: تحويل أحوال العالم بإنزال المطر، الذي هو سبب خلق النبات والحيوان والمعدن، وذلك سبب تحويل=

الناس من حال إلى حال، المتضمن رفع قوم وخفض آخرين.

وقد أخبر سبحانه بخلف الزمان في غير موضع، كقوله: ﴿ وَجَعَلَ الظُّلُمَاتُ وَالنُّورِ ﴾ [الأنعام: ١] وقوله: ﴿ وَهُو اللَّذِي خَلَقَ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالنَّمُ مُس وَالْقَمَرِ كُلُّ فِي فَلَكَ يَسْبَحُونَ ﴾ [الأنبياء: ٣٣]، وقوله: ﴿ وَهُو الَّذِي جَعَلَ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ خَلْفَةً لَمَنْ أَرَادُ أَنْ يَذَّكُمْ أَوْ أَرَادُ شُكُورًا ﴾ [الفرقان: ٦٢]، وقوله: ﴿ إِنْ فِي خَلْقِ السّموات وَالأَرْضَ وَاحْتَلَافَ اللَّيْلُ وَالنَّهَارِ لآياتٍ لِأُولِي الأَلْبَابِ ﴾ [آل عمران: 19٠]، وغير ذلك من النصوص التي تبين أنه خالق الزمان .

ولا يتوهم عاقل أن الله هو الزمان؛ فإن الزمان مقدار الحركة، والحركة مقدارها من باب الأعراض والصفات القائمة بغيرها: كالحركة والسكون والسواد والبياض .

ولا يقول عاقل أن خالق العالم هو من باب الأعراض والصفات، المفتقرة إلى الجواهر والأعبان، فإن الاعراض لا تقوم بنفسها، بل هي مفتقسرة إلى محل تقوم به، والمفتقر إلى ما يغايره لا يوجد بنفسه، بل بذلك الغير فهو محتاج إلى ما به في نفسه من غيره، فكيف يكون هو الخالق ؟ ثم أن يستغني بنفسه، وأن يحتاج إليه ما سواه، وهذه صفة الخالق سبحانه، فكيف يتوهم أنه من النوع الأول .

وأهل الإلحــاد ـ القائلون بالوحــدة أو الحلول أو الإتحــاد ــ لا يقولون إنه هو الزمــان، ولا أنه من جنس الأعراض والصقات؛ بل يقولون هو مجموع العالم، أو حال في مجموع العالم .

فليس في الحديث شبهة لهم، لو لم يكن قد بين فيه أنه \_ سبحانه \_ مقلب الليل والنهار، فكيف وفي نفس الحديث آنه بيده الامر يقلب الليل والنهار.

إِذَا تَبِينَ هَذَا: فللناس في الحديث قولان معروفان لأصحاب أحمد وغيرهم.

أحدهما: وهو تسول أبي عبيد، وأكثر العلماء أن هذ الحديث خرج الكلام فيمه لرد ما يقوله أهل الجاهلية، من أشبههم، فإنهم إذا أصابتهم مصيبة أو منعوا أغراضهم أخذوا يسبون الدهر والزمان، يقول أحدهم: قبح الله الدهر الذي شتت شملنا، ولعن الله الزمان الذي جرى فيه كذا وكذا .

وكثيرًا ما جرى من كلام الشعراء وأمثىالهم نحو هذا، كقولهم: يا دهر فعلت كذا، وهم يقصدون سب من فعل تلك الأمور، ويضيفونها إلى الدهر، فيقع السب على الله (تعالى)؛ لأنه هو الذي فعل تلك الأمور وأحدثها، والدهر مخلوق له، هو الذي يقلبه ويصرفه .

والتقدير: أن ابن آدم يسب من فعل هذه الأمور وأنا فعلتها؛ فـإذا سبب الدهر فمقـصوده سب الفاعل، وإن أضاف الفعل إلى الدهر، فالدهر لا فعل له، وإنما الفاعل هو الله وحده .

وهذا كرجل قضى عليه قاض بحق أو أفتاه مفت بحق، فجعل يقول: لعن الله من قضى بهذا أو أفتى بهذا، ويكون ذلك من قضاء النبي (ﷺ) وفتياه فيقع السب عليه، وإن كان الساب ـ لجهله =

أضاف الأمر إلى المبلغ في الحقيقة، والبلغ له فعل من التبليغ، بخيلاف الزمان، فإن الله يقلبه
 ويصرفه .

والقول الثاني: قول نعيم بن حماد، وطائفة صعه من أهل الحديث والصوفية: أن الدهر من أسماء الله تعالى، ومعناه: القديم الأزلى .

ورووا في بعض الادعية: يا دهر ! يا ديسهور ! يا ديهار ! وهذا المعنى صحيح ؛ لأن الله سسبحانه هو الأول ليس قبله شئ، وهسو الآخر ليس بعده شئ، فسهذا المعنى صحسيح، إنما النزاع في كونه يسمى دهراً يكل حال .

فقد أجمع المسلمون ـ وهو مما علم بالعقل السصريح ـ أن الله سبحانه وتعالى ليس هو الدهر الذي هو الليل هو الزمان، أو ما يجري مجرى الزمان ؛ فإن الناس متفقون على أن الزمان الذي هو الليل والنهار.

#### « وسئل الشيخ ابن عثيمين، رحمه الله .. ما حكم سب الدهر؟

#### فأجاب:

سب الدهر ينقسم إلى ثلاثة أقسام:

القسم الأول: أن يقصد الخبر المحض دون اللوم .

فهذا جائز، مسئل أن يقول: تعبنا من شدة حر هذا اليوم، أو برده، وما أشبه ذلك ؛ لأنَّ الأعمال بالنيات، واللفظ صالح لمجرد الحبر .

القسم الثاني: أن بسب الدهر على أنه هو الفاعل، كأن يقصد بسبه الدهر أن الدهر هو الذي يقلب الأمور إلى الخير أو الشر، فهذا شرك أكبر ؟ لأنّه اعتقد أن مع الله خالفًا حيث نسب الحوادث إلى غير الله .

القسم الثالث؛ أن يسب الدهر، وهو يعتقد أن الفاعل هو الله، ولكن يسبه ؛ لأنَّه محل هذه الأمور المكروهة فهذا محرم ؛ لأنَّه مناف للصبر الواجب وليس بكفر ؛ لأنَّه ما سب الله مباشرة، ولو سب الله مباشرة لكان كافرًا، ا هـ «فتاوى العقيدة» صـ (٥٩) .

### قال المؤلف (رحمه الله)

## القاعدة الثالثة: أسماء الله (تعالىٰ) إن دلت على وصف متعد، تضمنت ثلاثة أمور

أحدها: ثبوت ذلك الاسم لله عز وجل.

الثاني: ثبوت الصفة التي تضمنها لله عز وجل.

الثالث: ثبوت حكمها ومقتضاها.

ولهنذا استدل أهل العلم على سقوط الحد عن قطاع الطريق بالتوبة، استدلوا على ذلك بقوله (تعالى): ﴿إِلاَّ اللَّذِينَ تَابُوا مِنْ قَبْلِ أَنْ تَقْدرُوا عَلَيْهِمُ فَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [المائدة: ٣٤]؛ لأن مقتضى هذين الاسمين أن يكون الله (تعالى) قد غفر لَهم ذنوبهم، ورحمهم بإسقاط الحد عنهم.

عثال ذلك: «السميع» يتضمن إثبات السميع اسمًا لله (تعالى)، وإثبات السمع صفة له وإثبات حكم ذلك ومقتضاه وهو أنه يسمع السر والنجوى كما قال (تعالى): ﴿وَاللَّهُ يَسْمُعُ تَحَاوُرَكُما إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴾ [المجادلة: ١].

### الشرح

أسماء الله (تعالين) إذا دلت على وصف متعد؛ فقد تضمنت ثلاثة أمور:

الأول: إثبات ذلك الاسم لله (عـز وجل)، مـثل: «العليم» فنشبت أن من أسماء الله : «العليم».

الشاني: إثبات الصفة التي دل عليها، وهي : "العلم" فمن آمن بأن الله "عليم" ولم يؤمن بصفة العلم؛ فلم يؤمن بالاسم الذي هو "العليم" فلا يصح الإيمان بالاسم حتى يتم الإيمان بما تضمنه من الصفة.

الشالث: الحكم الذي يقتضيه ذلك المعنى، فالعليم يقتضي أنه (عز وجل) يعلم كل شيء، فلابد من الإيمان بما يقتضيه ذلك الاسم من الاحكام. ويعبر البعض عنها بـ «الأثر» فيقال: يجب الإيمان بالاسم والصفة والأثر، وبعضهم يقول: نؤمن بالاسم، والصفة، والحكم أو المقتضى.

وقد استدل المؤلف على هذا بقوله (تعالى): ﴿ إِلاَّ اللَّذِينَ تَابُوا مِن قَبْلِ أَنْ تَقْدرُوا عَلَيْهِمْ فَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [المائدة: ٣٤].

ووجه الدلالة: أن مقتضى هذين الاسمين: أن يغفر لهم ويرحمهم، وهذا يتضمن سقوط الحد عنهم؛ ولهذا جزم الفقهاء (رحمهم الله) بأن قطاع الطريق إذا تابوا قبل القدرة عليهم؛ سقط عنهم الحد، وكذلك غير قطاع الطريق، إذا تابوا قبل القدرة عليهم؛ سقط عنهم الحد كشراب الخمر، والزناة، والسراق، ومن شابههم.

#### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

وإن دلت على وصف غير متعد تضمنت أمرين:

احدهما: ثبوت ذلك الاسم لله عز وجل.

الثاني: ثبوت الصفة التي تضمنها لله عز وجل.

مثال ذلك: «الحي» يتضمن إثبات الحي اسمًا لله (عز وجل) وإثبات الحياة صفة له(¹).

## الشرح

«الحي» وصف لازم لله (عز وجل) لا يتعدى إلى غيره، ومثله: "الحييُّ" فإنه وصف لازم، ومثله «العظيم» و«الجليل».

والفرق بين «الحي» و«الحميي»(٢): أن الحي: ذو الحمياة، وأن الحميي: ذو الحماء.

<sup>(</sup>١) انظر: «بدائع الفوائد» (١ / ١٧٠) .

 <sup>(</sup>٢) سياتي الكلام في القاعدة السادسة من قواعد الأسماء عن الأسماء الحسنى بالتفصيل، وهل الحيي؟
 من أسمائه (تعالى) الحسنى أم لا ؟

### قال المؤلف (رحمه الله)

# القاعدة الرابعة: دلالة أسماء الله (تعالىٰ) على ذاته وصفاته تكون بالمطابقة وبالتضمن وبالالتزام ...

• على صفة الخلق بالمطابقة ، وعلى صفة الخلق بالمطابقة ، ويدل على صفة الخلق بالمطابقة ، ويدل على الذات وحدها وعلى صفة الخلق وحدها بالتضمن ، ويدل على صفتي العلم والقدرة بالالتزام .

ولهنذا لما ذكر الله خلق السموات والأرض قال: ﴿لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْء قَديرٌ وَأَنَّ اللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْء علْمًا﴾ [الطلاق: ٢٢].

## الشرح

هنذه القاعدة في الواقع لا تختص بسأسماء الله فقط، بل كل لفظ فإنه يدل على المعنى بالمطابقة والتضمن والالتزام، وعليه، فأنواع الدلالات ثلاثة:

١ ـ د لا له الطابقة.

٢. دلالة التضمن.

٢. دلالة الالتزام.

أما دلالة المطابقة، فهي أن يدل اللفظ على جميع أجزاء معناه وأفراده.

<sup>(</sup>١) ذكرها ابن القيم في «بدائع الفوائد» (١ / ١٧٠)، «مدارج السالكين» (١ / ٣٠)، وفي «نونيته» (٢/

قال في «البدائع»: الخنامس: أن الاسم من أسمائه له دلالة على الذات والصفية بالمطابقة، ودلالة على أحدهما بالتضمن، ودلالة على الصفة الاخرى باللزوم .

وأصا دلالة التضمن، فمعناها: دلالة اللفظ على جزء معناه.

وأما دلالة الالتزام، فمعناها: دلالة اللفظ على لازم خارج(١٠).

(١) يعتبر موضوع الدلالة من الموضوعات الهامة في مباحث اللغويين وعلماء الشرع والمنطقيين، وسأكتفي
 هتا بتوضيح ما ذكره الشيخ، وأحيل على بعض المصادر لمن أراد الاستزادة .

#### ١. دلالة الطابقة:

وهي دلالة اللفظ على تمام المعنى الذي وضع بإزائه، كدلالة الإنسان على الحيوان الناطق، والمثلث على السطح المستوي المحاط بثلاثة خطـوط مستقيمة متقاطعـة، وكدلالة الرجل على الذكر الكبير من بنى الإنسان، والمرأة على الانثى الكبيرة من بني الإنسان.

والمراد من الوضع هنا، الوضع اللغوي، وإذا توسعنا بذلك وجعلنا الوضع يشمل كل ما وضعه أصحاب الاصطلاح، أدى الأمر إلى التداخل واشتباك الدلالات وعدم الوضوح ومن أجل التمييز لابد من التقييد، فيقال: دلالة مطابقة لغوية، ودلالة مطابقة أصولية أو فقهية، أو غير ذلك .

ومن أمثال هذذا التنوع: «دلالة العام» فياصطلاح علماء: أصول الفقه، فإنه موضوع للدلالة على ما وضع له وضعًا واحدًا لكثير غير محصور مستغرق لجميع ما يصلح له.

والصلاة؛ على الأفعال، والأقوال المخصوصة المفتتحة بالتكبير والمُختتمة بالتسليم .

وسميت دلالة مطابقة لتطابق اللفظ والمعنى ؛أي: موافقته لما وضع له من معنى .

#### ٢.دلالة النصمن:

وهي دلالة اللفظ على جزء معناه في ضمن كل المعنى كــدلالة لفظ «البيت» في قولنا سقط البيت على الحائط أو الغرفة، وكدلالة لفظ «الإنسان» على الحيوان فقط .

وسميت هنذه الدلالة تضمنية ؛ لأنَّ الجُزء الذي دل عليه اللفظ يقع في ضمن الموضوع له اللفظ . ٢.الدلالة الالتزامية:

وهي دلالة اللفظ على الخارج عن المعنى الموضوع له الملازم له في الذهن والممتنع الفكاكه عنه؛ كدلالة لفظ «أربعة» على الزوجية ؛إذ هي لازم لها، لا تنفك عنها، وكدلالة لفظ السقف على الجدار؛ فإنه مستتبع له (استتباع الرفيق اللازم الخارج عن ذاته) .

ولا شك أن الدلالة التضمنية والالتزامية تستلزمان الدلالة المطابقية لأنهما لا يوجدان إلا معها بالاتفاق؛ ولانهما تالبان لتلك الدلالة ولا وجود للتابع دون المتبوع.

أما الدلالة المطابقية، فلا نستلزم التضمنية ولا الالتزامية لجواز أن يكون مسمى اللفظ بسيطاً لا أجزاء له كالوحدة والنقطة، فتكون الدلالة مطابقية، ولا تضمن لانتفاء الأجزاء ولجواز أن لا يكون للمعنى لازم، فتكون المطابقية من دون الالتزام .

**عثال ذلك:** كلمة «السيارة» تدل على كل السيارة: هيكلها، وماكيناتها، وأنابيبها، وإطاراتها، وكل شيء فيها بالمطابقة، وتدل على الإطارات فقط بالتضمن، وتدل على صانعها بالالتزام؛ لأن لها صانعًا، وهي لم تصنع نفسها.

مثال آخر: كلمة «الدار» تدل على كل الدار دلالة مطابقة، وتدل على الحجرة أو الحمام، أو المستراح دلالة تضمن، وتدل على بانيها دلالة التزام.

واسم "الخالق" يدل على ذات وصفة، فهو يدل على ذات الله، ويدل على صفة الخلق، ودلالته على هنفين المعنيين بالمطابقة، فدلالته على ذات الخالق بالمطابقة، فدلالته على الخلق وحده بالتضمن، ودلالته على العلم والقدرة بالالتزام، وبيان ذلك أن نقول: الخالق لا يمكن أن يخلق إلا وهو يعلم كيف سيخلق، والخالق لا يمكن أن يخلق إلا وهو قادر على أن يخلق، ونحن نعلم أنه لو أراد أحد أن يصنع شيئًا وهو لا يعلم، فإنه لا يستطيع، ولو كان يعلم ولا يولد فإنه كذلك لا يستطيع، إذًا فكلمة "صانع" تدل على "ذات صانعة" وتدل على "صنع" وتدل على "علم" وتدل على "قدرة" فدلالتها على ذات ألخالق وعلى الصنع «دلالة مطابقة» ودلالتها على ذات الصانع فقط «دلالة تضمن" ودلالتها على العلم والقدرة «دلالة التزام» ولهذا لما خلق الله السمنوات والأرض في قوله: ﴿ الله الذي خَلَق سَبْع سَمَوات وَمَنَ الأَرْضِ مِثْلُهُنَ يَتَنَوُلُ الْأُمْرُ بَيْنَهُنَ ﴾ قال بعد ذلك: ﴿ لِتُعْلَمُوا أَنَّ الله عَلَى كُلِ شَيْء قَدْيرٌ وَأَنَّ الله قَد أَعَاطَ بِكُلِ شَيْء عَلْما ﴾ ، أي أن: الله هو الخالق، وقد خلق شهرة وعلم، فلولا القدرة؛ لما خلق، ولولا العلم لما خلق.

<sup>=</sup> انظر: «طرق الإستدلال ومقدماتها عند المناطقة والأصوليين للباحسين» صد (٦٠)، «الإبهاج في شرح المنهاج» (٣١ / ١٧٥)، «شرح الكوكب المنير» (١ / ١٢٥)، «الإحكام» للآمدي (١ / ٣٦)، «المستصفى» للغزالي (١ / ٧٤).

### قال المؤلف (رحمه الله)

ودلالة الالتزام مفيدة جدًا لطالب العلم إذا تدبر المعنى ووفيقه الله (تعالى) فهمًا للتلازم، فإنه بذلك يحصل من الدليل الواحد على مسائل كثيرة.

## الشرح

و مثال ذلك: إذا قلنًا: هل يجوز للصائم أن يصبح جُنبًا من جماع؟

فجواب ذلك مـذكور في كتاب الله في قـوله (تعالى): ﴿ فَالآنَ بَاشِرُوهُنَّ وَالْبَيْضُ مِنَ الْخَيْطُ وَالْمَانِ وَاشْرَبُوا حَتَىٰ يَتَبَيْنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطُ الأَبْيَانِ ﴾ [البقرة: ١٨٧].

فهنده الآية دلت على أنه يجوز المباشرة إلى الفجر، ومن لازم ذلك أن يصبح الرجل وهو جنب، وحينئذ نقول: هنذه الآية دلت على جواز أن يصبح الصائم جنبًا بدلالة الالتزام.

**ومثل ذلك:** جواز أن يصبح الصائم وهو شبعان؛ لأنه جاز له الأكل والشرب إلى الفجر، ومن لازم ذلك أن يطلع عليه الفجر وهو شبعان.

### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

واعلم أن اللازم من قول الله (تعالىٰ)، وقول رسول الله (بَهُ اللهُ)، إذا صح أن يكون لازمًا فهو حق؛ وذلك لأن كالام الله ورسوله حق، ولازم الحقَّ حقٌ، ولأن الله (تعالىٰ) عالم بما يكون لازمًا من كلامه وكلام رسوله فيكون مرادًا.

## الشرح

نقول: السلازم من كلام الله إذا صح أن يكون لازمَّا، فهو حسق، فإن لم

يصح أن يكون لازمًا فليس بحق، فأهل التعطيل يقولون: يلزم من إثبات الصفات إثبات التمثيل، وإذا لزم من إثبات الصفات إثبات التمثيل، وإذا لزم من إثبات الصفات؛ لأن التمثيل يجب إنكاره، فه كذا يقولون.

ونحن نقول: لا يلزم من إثبات الصفات إثبات التمثيل.

فإن قيل: يلزم من قولكم: "إن الله استوى على العرش بذاته" أن يكون لله ذاتٌ تستوي على العرش، وتنزل إلى السماء الدنيا.

نقول: هندا اللازم حق، ولا مانع أن نثبت لله ذاتًا لا تـشبـه الذوات، وحينئذ يكون هنذا اللازم حقًا.

#### والخلاصة

أن اللازم من كلام الله ورسوله حق؛ إذا صح أن يكون لازمًا.

وأما أن ندعي أنه لازم، وليس هو في الحقيقة بلازم، فهذه دعوى تحتاج إلى دليل، فإذا صح اللازم؛ فإنه حق لسببين:

الأول: أن كلام الله ورسوله (ﷺ) حق، ولازم الحق؛ حق.

الثاني: أن الله (عز وجل) يعلم ماذا يترتب على كلامه، وكلام رسوله، فإذا كان يعلم ذلك؛ كان هنذا اللازم مرادًا لله (عز وجل).

وعليه، إذا قيل: هل لازم القول قول؟

نقول: إن كان القول قول الله ورسوله؛ فلازم قولهما قولٌ وهو: حقٌّ؛ لأن قولهما دلَّ عليه باللازم، وأما قول غيرهما ففيه تفصيل.



### قال المؤلف (رحمه الله)

وأما اللازم من قول أحد سوى قول الله ورسوله، فله ثلاث حالات: الأولىم: أن يذكر للقائل ويلتزم به، مثل أن يقول من ينفي الصفات الفعلية لمن يثبتها: يلزم من إثباتك الصفات الفعلية لله (عز وجل) أن يكون من أفعاله ما هو حادث.

فيقول المثبت، نعم، وأنا ألتزم بذلك فإن الله (تعالى) لم يزل ولا يزال فعالاً لما يريد ولا نفاد لأقبواله وأفعاله كما قبال (تعالى): ﴿قُلْ لَوْ كَانَ الْبَحْرُ مدَادًا لَكَلَمَاتَ رَبِّي لَنَفُدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنْفُدَ كَلِمَاتُ رَبِّي وَلَوْ جِئْنَا بِمِ ثُلِهِ مَدَدًا ﴾ لكلمَات ربِّي لَنَفُدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنْفُدَ كَلِمَاتُ ربِّي وَلَوْ جِئْنَا بِمِ ثُلِهِ مَدَدًا ﴾ [الكهف: ٩٠١].

وقال: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي الأَرْضِ مِنْ شَجَرَة أَقْلامٌ وَالْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُر مَا نَفَدَتْ كَلَمَاتُ اللَّه إِنَّ اللَّهَ عَزَيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [لقمان: ٢٧].

وحدُّوث آحاد فعله (تعالئ) لا يستلزم نقصًا في حقه.

# الشرح

اللازم من قول غير الله وقول رسوله (ﷺ) له ثلاث حالات:

الأولى: «أن يذكر للقائل ويلتزم به» ، فهذا معلوم أنه إذا التزم به صار من قوله، فإذا ذُكر اللازم للقائل، وقال: «نعم! هنذا يلزم من قولي، وأنا ملتزم به» صار هنذا اللازم قولاً له لالتزامه إياه، فإنه قال: «نعم! أنا ألتزم به، وليس في ذلك عندي مانع».

و عثاله: إذا قال من ينفي الصفات لمن يثبتها: «يلزم من إثباتك الصفات الفعلية أن يكون من أفعال الله ما هو حادث».

فقد وجد بعض من ينكرون أفعال الله (عز وجل)، فينكرون أن ينزل وأن يأتي، وأن يضحك ... وعللوا ذلك بأن قالوا: هنذه الحوادث، حوادث، والحادث لا يقوم إلا بحادث!!

ونحن نسلم بأن الصفات الفعلية حادثة! "، ولكن لا نسلم بأن الحوادث لا

<sup>(</sup>١) سيأتي الكلام على الصفات الفعلية في القاعدة الخامسة من قواعد الصفات إن شاء الله (تعالىن).

تقوم إلا بحادث؛ لأن الحوادث قد تقوم بالقديم الذي ليس بحادث.

فإذا كان هناك رجل ينكر الأفعال الاختيارية، ويناظر من يشبتها، فإنه \_ أي: النافي \_ سيقول للمشبت: يلزم على قولك بإثبات الأفعال الاختيارية أن يكون شيء من أفعال الله حادثًا، فالنزول إلى السماء يحدث كل ليلة.

قال المثبت لـ لأفعال الاختيارية: نعم! يلزم من إثبات الصفات الـ فعلية أن يكون من أفعال الله ما هو حادث، وأنا ألتزم بذلك، وأقول: "في أفعال الله ما هو حادث» وليس في هنذا شيء أبدًا.

فهنذا اللازم التزم به القائل فيكون من قوله بلا شك الأموين:

الأول: لأن كلامه دلُّ عليه.

الثاني: لأنه التزم به فعلاً.

وفي هنذه الفاعدة عدة فوائد، وقد سبق أن اللازم من قول أحد سوى قول الله ورسوله ثلاث حالات، وتكلمنا عن الحالة الأولى، وهي: «أن يذكر للقائل ويلتزم به الفائل المقائل على قولك كذا وكذا الفقائل التزم به الفائل المقائل الله على قولك كذا وكذا الله فقال المقائل المقائل المنافقة ولا أنه ويكون قائلاً باللازم والملزوم.

#### و مثال ذلك:

أن يقول من ينفي الصفات الفعلية \_ وهم: المعتزلة والأشاعرة، فإنهم ينكرون قيام الأفعال الاختيارية بالله (عز وجل) والذين يثبتونها هم السلف (أهل السنة والجماعة) يلزم لإثبات الصفات الفعلية لله (عز وجل) أن يكون من أفعال الله ما هو حادث.

فإذا قال النفاة هذا الكلام؛ فماذا يقول المثبتون؟

فإن قال المثبت: لا ، لا يلزم.

قيل له: بيِّن لنا عدم وجه الملازمة.

وإن قال: يلزم وأنا ألتزم بذلك وأثبته.

قيل له: لا بأس، وأنت الآن التزمت أمرًا نرئ أنه غير صحيح، وأنت ترئ أنه صحيح، فما بيان ذلك؟

يقول المشبت: نعم! وأنا ألتزم بذلك، فإن الله لم يزل ولا يزال فعالاً لما يريد، ولا نفاد لأقواله وأفعاله، كما قال (تعالى): ﴿قُل لُو كَانَ الْبَحْرُ مِدَادًا لَكُلِمَاتَ رَبِي لَنفدَ الْبَحْرُ قَبْل أَن تَنفدَ كَلمَاتُ رَبِي وَلَو جَنّا بمثله مَدُدًا ﴾ [الكهف: هَرَا]، وقال (تعالى): ﴿ وَلُو أَنْمَا فِي الأَرْضَ مِن شَجَرَةً أَقَلامٌ وَالْبَحْرُ يَمُدُهُ مِن بَعْده سَبْعَةُ أَبْحُر مَا نَفِدَتُ كَلَمَاتُ اللّه إِنَّ اللّه عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [القمان: ٢٧]، وحدوث آحاد فعله (تعالى) لا يستلزم نقصًا في حقه، بل هو في الحقيقة كمال؛ لأن كونه يفعل ما يريد متى يشاء، فلا شك أن هنذا كمال.

والذي يعارض ذلك ويقول: "إن الله لا يفعل ولا تحدث أفعاله" فحمعنى كلامه أنه عطل كمال الله، وأما الذي يقول: بأن أفعال الله تحدث، فهذا هو الذي وصف الله (علي) بالكمال، ولهذا كان رسول الله (علي) إذا نزل المطر؛ حسر عن ثوبه؛ ليصيبه الماء، ويقول: "إنه حديث عهد بربه" (")؛ إذا فخلق الله لهذا المطر متجدد، وليس بقديم، ودليل ذلك قوله (علي): "حديث عهد بربه"، ولذلك نحن نقول: تجدد آحاد أفعال الله؛ كمال، وليس نقص.

والنفاة يقولون: لا يمكن أن تتجدد أفعاله؛ لأن الحادث لا يقدم إلا بحادث.

ونحن نقول: هنذا ليس بصحيح أبدًا؛ فحدوث الفعل لازم منه حدوث الفاعل، فالوجود يسبق الفعل، ونحن اليوم إذا أتينا إلى هنذا المكان وفعلنا أفعالاً في هنذا الساعة، فلا يلزم من ذلك أننا لم نُخلق إلا هنذه الساعة؛ لأن الوجود

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في (صحيحه؛ (٨٩٨) من حديث أنس (مُؤلَّفُ).

يسبق الفعل، وعليه، نقول: إن الله (عز وجل) لم يزل ولا يزال موجودًا، ولكن آحاد أفعاله تتجدد بحسب ما تقتضيه حكمته، وليس في هدذا نقص بل هو كمال.

#### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

الحال الثانية: أن يذكر له ويمنع اللازم بينه وبين قوله.

مثل أن يقول النافي للصفات لمن يثبتها: يلزم من إثباتك أن يكون الله (تعالى) مشابهًا للخلق في صفاته. فيقول المثبت: لا يلزم ذلك، لأن صفات الخالق مضافة إليه لم تذكر مطلقة حتى يمكن ما ألزمت به.

وعلى هنذا فتكون مختصة به لائقة به، كما أنك أيها النافي للصفات تثبت لله (تعالى) ذاتًا وتمنع أن يكون مشابهًا للخلق في ذاته، فأي فرق بين الذات والصفات؟!

وحكم اللازم في هاتين الحالتين ظاهر .

# الشرح

كان ينبغي أن نقول: "مماثلاً" ودلاً من "مشابهاً"، ولكني كتبت هذه الرسالة قبل أن يتبين لي الفرق بين "المشابه" و"المماثل" وكان الأولئ في التعبير أن يقال: "المماثلة" بدلاً من "المشابهة" وذلك لعدة أسباب:

الأول: أن لفظ «المماثلة» هو اللفظ الذي عبر الله به، فإنك لا تجد في القرآن أن الله (تعالى) نفى المشابهة، وإنما نفى المماثلة؛ وذلك لأن المماثلة هي التي تقتضى المساواة.

والثاني: أن التشبيه صار اسمًا عند قوم ينفون به كل ما ثبت لله من صفات، ويقولون: هنذا تشبيه، حتى وإن كانت المشابهة في مطلق المعنى،

فيقولون: هنذا تشبيه، وينفون الصفة! ولذلك أنكروا كثيرًا من الصفات، وقالوا: لأن المخلوق والخالق يشتركان في مطلق هنذا المعنى! فصار كل من أثبت الصفات عندهم من المشبهة، فالذي يثبت «اليد» حقيقة لله، يقولون: هنذا تشبيه؛ لأنهم ظنوا أن اشبتراك الخالق والمخلوق في مطلق الصفة يقتضي المماثلة المنفية في المقرآن.

والثالث: أن «المشابهة» قد تكون في بعض الأشياء، وهذا بخلاف «المماثلة» التي قد تكون في جميع الأشياء، والله (عز وجل) لم ينف عن نفسه مشاركة المخلوق له في كل شيء من الأشياء، فنحن نقول: لله وجود، ولنا وجود، فاشتركنا في أصل الوجودية، لكن اختلفنا اختلافًا كبيرًا في هذه الوجودية، فوجودية، فوجودية الله (تعالى) واجبة، ويستحيل عدمها، ووجود المخلوق جائز، وعدمه ممكن، وكذلك نقول: لله رؤية، ولنا رؤية، فالمخلوق شابه الخالق في أصل الصفة (وهي: البصر) ولكنه مباين له في (حقيقة الصفة) فإن بصر المخلوق، وهنكذا السمع والرحمة وسائر الصفات؛ فلهذا كان التعبير بنفي «المماثلة» أولى من التعبير بنفي «المشابهة».

والمقصود: أن إثبات الصفات لا يستلزم التمثيل، والمثبت إذا قيل له إن إثباتك الصفات يستلزم التمثيل، لا يلتزم بذلك؛ لأنه يمكن أن ينفك عنه، فيقول: أنا لم أثبت لله صفة مطلقة حتى يمكن أن تكون مماثلة للصفة المطلقة في المخلوق، ولكن أثبت لله صفة مضافة إليه تليق بجلاله وعظمته، فعندما أقول بأن لله سمعًا وبأن لي سمعًا، لا يمكن أن يقع في ذهني أن سمع الله مماثل لسمعي، أو أن سمعي مماثل لسمعي ماثل لسمعي الله (عز وجل)، بل الذي يقع في الذهن أن سمع الله يلزمني يليق بجلاله (عز وجل)، ولا يمكن أن يماثل سمع المخلوقين، وحينئذ لا يلزمني ما ألزمتني به.

وأقول للنافي الذي يقول: بأن إثبات الصفات يستلزم التمثيل: هل تثبت لله ذاتًا؟

سيقول: نعم!

أقــول: وهـل يلزم من إثـبـاتك ذات الله أن تـكون ذاته مماثــلة لذوات المخلوقين؟

فسيقول: لا.

أقول: فالصفات كذلك. فإذا كنت تثبت لله ذاتًا لا تشبه ذوات المخلوقين؛ لزمك أن تشبت لله صفات لا تشبه صفات المخلوقين؛ لأن الصفات تابعة للموصوف.

#### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

#### الحال الثالثة:

أن يكون اللازم مسكوتًا عنه، فلا يذكر بالتسزام ولا منع، فحكمه في هنذه الحال ألا ينسب إلى القائل، لأنه يحتمل لو ذكر له أن يلتـزم به أو يمنع التلازم، ويحتمل لو ذكر له فتبين له لزومه وبطلانه أن يرجع عن قوله؛ لأن فساد اللازم يدل على فساد الملزوم.

وَلِوْرُود هٰذَين الاحتمالين لا يمكن الحكم بأن لازم القول قول.

## الشرح

يعني إذا كان اللازم مسكوتًا عنه (أي: لم يذكر للقائل) فهل يكون هذا اللازم قولاً للقائل؟

نقول: لا يكون قولاً له؛ لأنه يحتمل أنه لو ذُكر له هنذا اللازم لالتزم به، وإذا التزم به صار قولاً له، ويحتمل أنه لو ذُكر له لمنع التلازم، وحينئذ يبقئ على

قوله الأول، ويمنع التلازم فينفي اللازم.

فعندنا احتمالان، فعلى الاحتمال الأول؛ يكون من الحالة الأولى، وهي أنه إذا ذكر له النزمه وقبله، وعلى الاحتمال الثاني؛ أنه لو ذكر له لردَّه ومنع التلازم يتون من الحالة النانية. وقد يحتمل سعنى ثالثًا، وهو أنه لو ذكر به وتبين أم هذا اللازم وأنه باطل فإنه سيرجع عن قوله، فإذا اعترف بأن هنذا هو اللازم من قوله وأنه باطل لزمه الرجوع عن قوله، وحبنئذ فلا يمكننا أن نقول بأن هنذا هو اللازم من قوله وأنه باطل لزمه الرجوع عن قوله، وحبيئذ فلا يمكننا أن نقول بأن هنذا هذا اللازم قوله اللازم قوله بأنه إذا تبين له خطؤه، وأن هنذا الخطأ لازم قوله رجع عن قوله.

### وعليه افعندنا ثلاثة احتمالات

الأول: أن يذكر له اللازم فيلتزمه، وهنذا من الحالة الأولى.

الثاني: أن يذكر له اللازم فيمنع التلازم، وهنذا من الحالة الثانية.

الثالث: أن يذكر له اللازم ويتبين له أنه لازمٌ وأنه باطلٌ، وحينئذ يرجع عن قوله؛ لأنه تبين له أنه باطلٌ؛ لأن بطلان اللازم يدلُّ على بطلان الملزوم، فلما كانت هنده الاحتمالات واردة في أمر مسكوت عنه، فإننا لا نقول بأن هنذا اللازم قولٌ لهنذا القائل.

#### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

فإن قيل: إذا كان هنذا اللازم لازمًا من قوله، لزم أن يكون قولاً له، لأن ذلك هو الأصل، ولاسيما مع قرب التلازم.

قلنا: هنذا مدفوع بأن الإنسان بشر، وله حالات نفسية وخارجية توجب الذهول عن اللازم، فقد يغفل، أو يسهو، أو ينغلق فكره، أو يقول القول في مضايق المناظرات من غير تفكير في لوازمه، ونحو ذلك.

## الشرح

لو قال القائل: هنذا اللازم مسكوتٌ عنه لم يلزم به القائلُ، فلم يلتزم به ولم يمتنع عنه، ولم يرجع عن قوله، وبناء على ذلك فنتحن نرى أنه لازم، ويجب أن نضيفه إليه.

نقول القول ويكون غافلاً عن لازمه، ولو كان ذاكراً للازمه لم يقل هذا القول، يقول القول ويكون غافلاً عن لازمه، ولو كان ذاكراً للازمه لم يقل هذا القول، وهنذا أمر مشاهد فأحياناً يرجح الإنسان قولاً على قول، ثم بعد التفكير يوى انه يلزم على هنذا القول الذي رجحه معنى باطل؛ فيعدل عن ترجيحه، وهنذا يقع كثيراً، ولذلك ينبغي للإنسان - كما نبهنا من قبل - ألا يخالف الجمهور إلا إذا علم أن قولهم ليس بصواب؛ لأن الغالب أن الحق مع الجمهور.

وكذلك قلنا فيما سبق، إذا وردت أحاديث صحيحة، وهذه الأحاديث تعتبر أصولاً في قواعد الإسلام، فإنه لا يعدل عنها إلى أحاديث آحادية قد تكون عند التأمل - شاذة، ولا يمكن القول بهنده الأحاديث الآحادية حتى تتبين صحتها، ولأن مخالفة الأحاديث التي هي كالأصول في قواعد الإسلام أمر عظيم، فلا ينبغي مخالفة هنذه الأصول إلا بيقين.

وهنانقول: إذا كان هذا القول لازمًا لقائله، ولزومه واضح، فإننا مع ذلك لا نلزم به قائله، ولا نضيفه إليه؛ لأن الإنسان بشر، ومن الممكن أن يغفل عن اللازم، ومن الممكن أن يكون في باب المناظرة، وهو باب تحدث فيه مضايقات، فربما تقول قولاً تريد أن تتخلص به من ضيق المناظرة، وهذا القول لازمه باطل، والناس في المناظرات ربما أرادوا الخروج من ضيق المناظرة باقوال ربما لو تأملوها فيما بعد لوجدوها خطأ، فلما كان هذا واردًا على طبيعة البشر لم يكن لنا أن نجعل لازم قول الإنسان قولا له حتى يصرح بالتزامه له.

#### والخلاصة

أننا لا يصح أن ننسب لازم الـقول للقـائل إلا إذا التـزم به، ويصح لنا أن نقول: هنذا القول يلزمه كـذا وكذا، وهنذا اللازم باطل، ولا يصح أن نقول بأن هنذا القول الباطل هو قول فلان؛ لأنه لازم كلامه.

وفي هنذا الباب الذي نحن بصدده ـ وهو باب الأسماء والصفات ـ نرئ أن بعض الناس ينكر أن يكون الله (تعالى) مـوصوفًا بأي صفة، ويثبـتون الأسماء، ومنهم من ينكر أن يكون الله موصوفًا بأي صفة أو مسمى، فلا يثبـتون الصفات ولا الأسماء؛ لأنهم يقـولون لو أننا أثبتنا لله أسـماءً وجـوديةً؛ لزم من ذلك أن يكون مشابهًا للموجودات.

ونحن نقول لهم: ويلزم من قولكم أن يكون مشابهًا للمعدومات؛ لأن نفي الوجود يستلزم العدم، فإنكاركم الوجود معناه: إثبات العدم وتشبيهه بالمعدومات، والتشبيه بالمعدوم أنقص من النشبيه بالموجود - وهنذا على فرض أن يكون إثبات الوجود تشبيهًا.

#### وأما الغلاة منهم فقالواء

ننفي عن الله الوجود والعدم، إنقول: ليس بسميع، ولا أصمَّ، وليس ببصير، ولا أعمى، وليس ببصير، ولا أعمى، وليس بحيَّ، ولا ميت، فننفي عنه هنذا وذاك، أي: نفي الشيء وضده.

فقال لهم أهل السنة والجماعة: ما تقولون في الوجود؟

قالوا: نقول: لا موجود ولا معدوم.

فقال أهل السنة: إذًا فقد شبهتموه بالممتنع؛ لأنه يمتنع أن يكون الشيء لا موجودًا ولا معدومًا؛ لأن تقابل الوجود والعدم من باب تقابل النقيضين. والنقيضان لا يجتمعان، ولا يرتفعان، فلا يمكن أن نقول عن شيء: لا موجود ولا معدوم، فالشيء، إما موجودٌ، وإما معدومٌ، وقد نقبل منكم أن يقال في

شيء "لا حي ولا مسيت" بناءً على اصطلاحكم وهو أن الحسياة أو الموت إنما يوصف بها من له شعور وإحساس، وأنتم بذلك لا يمكنكم أن تقولوا: "لا حي ولا ميت" بناءً على فهمكم، وإلا فإن الجمادات قد توصف بأنها حية وميتة، فالذين يعبدون الأشجار والأحجار، يقال إنهم يعبدون أمواتًا غير أحياء، كما في كتاب الله.

#### والحاصل أن نقول:

إن هسؤلاء الذين قالوا بأنه يلوم من كذا: كذا وكذا، وأوغلوا في هدذا اللازم قد وصلوا إلى أن وصفوا الله بالأشياء الممتنعة، ومن ذلك «الحركة والسكون» فإن تقابلهم من باب النقيضين؛ لأنهما لا يمكن أن يجتمعا، ولا أن يرتفعا، فإذا كان الشيء متحركًا؛ فهو غير ساكن، وإذا كان الشيء ساكنًا؛ فهو غير متحرك.



### قال المؤلف (رحمه الله)

## القاعدة الخامسة: أسماء الله (تعالى) توقيفية، لا مجال للعقل فيها ···

وعلى هذا فيجب الوقوف فيها على ما جاء به الكتاب والسنة، فلا يزاد فيها ولا ينقص؛ لأن العقل لا يمكنه إدراك ما يستحقه (تعالى) من الأسماء، فوجب الوقوف في ذلك على النص لقوله (تعالى): ﴿وَلا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِه فوجب الوقوف في ذلك على النص لقوله (تعالى): ﴿وَلا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِه علم إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولاً [الإسراء: ٣٦]. وقولة: ﴿قُلْ إِنَّما حَرَّمَ رَبِّي الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالأَثْمَ وَالْبَغْيَ بغير الْحَقِ وَأَنْ تَشْرِكُوا بِاللَّه مَا لَمْ يُنزَلُ به سُلْطَانًا وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللَّه مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ الأعراف: ٣٣] ولأن تسميته (تعالى) بما لم يسم به نفسه، أو إنكار ما سمى به نفسه، جناية في حقه (تعالى)، فوجب سلوك الأدب في ذلك والاقتصار على ما جاء به النص.

## الشرح

يقول علماء أهل السنة! إن أسماء الله توقيفية (١)، بمعنى أنه يتوقف فيها

 <sup>(</sup>١) ذكر هنذه القاعدة ابن التمه في "بدائع الفواند" (١ / ١٧٠)، وفي اشفاء العليل" صد (٢٧٠)، وابن
 الوزير في "إيثار الحق على الخلق" صد (٢٧٠) وغيرهما .

قال ابن القيم في ابدائع الفوائدا: السابع: أن ما يطلق عليه في باب الأسماء والصفات توقيفي، وما يطلق عليه من الإخبار لا يجب أن يكون توقيفيًا، كالقديم والشئ والموجود والقائم بنفسه، فهذا قصل الخطاب في مسائة أسمائه هل هي توقيفية أو يجوز أن يطلق عليه بعض ما لم يود به السمع . ا هـ .

<sup>(</sup>٢) معنى توقيفية: هو تفعيل من الوقف والياء للنسبة .

على ما جاء في الكتاب والسنة، لا نزيد ولا ننقص؛ لأنا إذا زدنا؛ فقد قلنا على الله بلا علم، وإن نقصنا؛ فقد كتمنا أو جحدنا ما سمى الله به نفسه، ولذلك فالواجب علينا أن نقتصر على ما جاء به الكتاب والسنة من أسماء الله (تعالى)، وذلك لثلاث علل:

أولا، لأن العقل لا يمكنه إدراك ما يستحقه الله (تعالى) من الأسماء، فوجب الله وقوف في ذلك على النص، وهنذا صحيح فنحن لا ندرك ما يجب لله (تعالى) من الأسماء؛ ولهذا قال النبي ( السبحانك! لا أحصي ثناءً عليك، أنت كما أثنيت على نفسك ( والتسمية بالأسماء من الثناء، فلا يمكن أن ندرك ما يستحقه الله (عز وجل) من الأسماء، فوجب علينا أن نتوقف فيما لم يرد به النص.

ثانيا، قوله (تعالى): ﴿وَلا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عَلَمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولاً ﴾ [الإسراء: ٣٦] ، و﴿وَلا تَقْفُ ﴾ أي: لا تتبع، وقد قيل: ﴿قفاه يقفوه ﴾ إذا جاء على أثره أو على إثره، فلا يجوز لنا أن نسمي الله بما لم يسم به نفسه؛ لأن ذلك ليس مما لنا به علم، وقال (تعالى): ﴿قُلُ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّي الْفُواحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالْأَثْمَ وَالْبَغْيَ بِغَيْرِ الْحَقِ وَأَنْ

والوقوف في اللغة: مادة تدل على الحبس والمنع، ومنه التوقيف هنا ؟إذ المراد به الوقوف على نص الشارع فلا يجوز الكلام في هنذا الباب بطريق القياس، أو الاشتقاق اللغوي، بل يكتفي بما وردت به نصوص الشرع لفظا ومعنى، فعلم بذلك أن التوقيف هو الاقتصار في الوصف والتسمية على ما وردت به الآيات القرآنية، والآثار النبوية، لفظا ومعنى ، انظر: «القواعد الكلية» للبريكان صد (١٣٧) .

(١) أخرجه مسلم (٤٨٦) من حديث عائشة ( ﴿ الله عالم الله عالم الله عائشة ( ﴿ الله عالم ال

فقدت رسول الله (ﷺ) ليلة من الفراش، فالتمسيته فوقعت يدي على بطن قدميه، وهو في المسجد، وهما منصوبتان، وهو يقول: \*اللهم أعوذ برضاك من سخطك، وبمعافتك من عقوبتك، وأعوذ بك منك، لا أحصى ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك.

تُشْرِكُوا بِاللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلُ بِهِ سُلْطَانًا وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ٣٣].

ثالثا، ولأن تسمية الله بما لم يسم به نفسه أو إنكار ما سمئ به نفسه جناية في حقه (تعالى)، أرأيت لو أن شخصًا سماك بغير ما سميت به؛ فإنه يعتبر جانيًا عليك؛ لأنه ليس له حق في ذلك، فالتسمية حق لمن له الحق في أن يسمي، فالله (عز وجل) له الحق أن يسمي نفسه بما يشاء، وأما نحن فليس من حقنا أن نسمي الله بما لم يسم به نفسه؛ لأن ذلك جناية في حق الله (تعالى)، وكذلك إنكار ما سمى به نفسه جناية في حقه (تعالى)، فالله (عز وجل) قد سمى نفسه بأسماء وليس من حقنا أن نقول: لن نسميه بها.

وعلى ذلك، فالواجب علينا أن نسمي الله بما سمى به نفسه؛ لأن تسمية الله بما لم يسم به نفسه سوء أدب مع الله، وكذلك إنكار ما سمى به نفسه سوء أدب معه (تعالى)؛ فالواجب علينا سلوك الأدب مع الله (سبحانه وتعالى).



### قال المؤلف (رحمه الله)

# القاعدة السادسة : أسماء الله (تعالىٰ)غير محصورة بعدد معين∾

لقوله (عَلَيْمُ) في الحديث المشهور: «أسألك بكل اسم هو لك سميت به نفسك، أو أنزلته في كتابك، أو علمته أحدًا من خلقك، أو استأثرت به في علم

#### (١) ذكر هنذه القاعدة ابن القيم في "بدائع الفوائد" (١ / ١٧٤):

السادس عشر: أن الأسماء الحسنى لا تدخل تحت حصر، ولا تحد بعدد، فإن لله (تعالى) أسماء وصفات استأثر بها في علم الغيب عنده لا يعلمها ملك مقرب، ولا نبي مرسل، كما في الحديث الصحيح: "أسألك بكل اسم هو لك سميت به نفسك أو أنزلته في كتابك أو استأثرت به في علم الغيب عندك"، فجعل أسماءه ثلاثة أقسام:

₩ قسم سمى به نفسه، فأظهره لمن شاء من ملائكته أو غيرهم ولم ينزل به كتابه .

\* وقسم أنزل به كتابه، فتعرف به إلى عباده .

وقسم استأثر به في علم غيبه، فلم يطلع عليه أحد من خلقه .

ولهنـذا قال: استأثرت به، أي: انفردت بعلمه، وليس المراد انفراده بالتسمي به ؟ لأنَّ هنـذا الإنفراد ثابت في الأسماء التي أنزل الله بها كتابه .

ومن هذا قول النبي في حديث الشفاعة «فيفتح علي من محامسه بما لا أحسنه»، وتلك المحامد تفي بأسمائه وصفائه، ومنه قوله: «لا أحصى ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك».

وأما قوله: ﴿إِن لله تسعة وتسعين اسمًا من أحصاها دخل الجنة ؛ فالكلام جملة واحدة ، وقوله: \*ومن أحصاها دخل الجنة ، صفة لا خبر مستقبل والمعنى: له أسماء متعددة من شأنها أن من أحصاها دخل الجنة ، وهذا لا ينفي أن يكون له أسماء غيرها.

وهنذا كسما تقلول لفلان مائة مملوك، وقبد أعدهم للجلهاد، فلا ينافي هندًا أن يكون له مماليك صواهم معدون لغير الجهاد، وهنذا لا خلاف بين العلماء فيه١١هـ .

وانظر: «مجموع الفتــاوى» (٢٢ / ٢٢)، و«شرح مسلم للنووي» (٦ / ١٧٧)، وافتح الباري، (١١ / ٢٢٣) .

## الغيب عندك، الحديث رواه أحمد وابن حبان والحاكم، وهو صحيح ".

#### (١) حديث ضعيف.

أخر حمة أحرمه (١/ ٣٩١)، وأبو يعلى (٥٢٩٧)، وابن حميان (٩٧٢)، والشاشي الحررة الحميد (١٠ / ٣٩٢)، والشاشي (٢٨٢)، والحارث بن أسامة (١٠ / ١٠٥٠)، وزوائد الهيثمي، وابن أبي شيبة (١٠ / ٢٥٣)، والطبراني في «الكبير» (١٠ / رقم ١٠٣٥)، وفي «الدعماء» (١٠٣٥)، والحاكم في «المستدرك» (١ / ٥٠٠).

كلهم من طريق فضيل بن مرزوق عن أبي سلمة الجسهني عن القاسم بن عبد الرحمن عن أبيه عن ابن مسعود (فِيْرُفِيْهِ).

قلت: دنذا إسناد ضعيف لجهالة أبي سلمة الجهني .

ذكره البخاري في «التاريخ الكبير» (٨ / ٣٩)، ولم يذكر فيه جرحًا ولا تعديلًا، وقال الذهبي في «الميزان» (٤ / ٥٣٣): أبو سلمة الجهني، حدث عنه قضيل بن مرزوق لا يدري من هو .

قال الحافظ في اللسان، (٨ / ٦٢) بعد ذكره كلام الذهبي:

وقد ذكره ابن حبان في االثقات!، وأخرج حديثه في الصحيحه!، وأحمد في المسنده!، والحاكم في المسنده!، والحاكم في المستدركه؛ وتعقبه المؤلف بما ذكره هنا فقط، وقرأت بخط ابن عبد الهادي: يحتمل أن يكون هو خالد بن سلمة، وفيه نظر ؛ لأنَّ خالد بن سملة المخزومي، وهنذا جهني، والحق أنه مجهول الحال، وابن حبان يذكر أمثاله في الثقات!، ويحتج بهم في الصحيح إذا كنان ما رواه ليس عنك.

وقال في اتعجيل المنفعة!: مجهول، قاله الحسيني .

قلت: وذكر ابن حببان له في «الثقات»، على قـاعدته المعروفــة في توثيق المجاهيل، لا يرفع من حاله ولا ينفي عنه صفة الجهالة .

واستدلوا على ذلك بأن موسى الجهني يكني بأبي سلمة، وأنه من نفس الطبقة .

قلت، والنفريق بينهما هو الصواب لأمرين،

-----

الأمرالأول: أن هذا ما ذهب إليه جهابذة النقاد أمثال البخاري وابن حبان والمزي والذهبي وابن
 حجر وغيرهم .

فقد ترجم البخاري لموسى الجهني في التاريخ الكبير (٧ / ٢٨٨)، ثم ترجم لابي سلمة الجهني في الكتاب نفسه (٨ / ٣٩)، وفرق بينهما ابن حبان في الثقات، والمزي في اتهذيب الكمال عيث ذكر في الرواة عن القاسم بن عبد الرحسن أبا سلمة الجهني، وسوسى الجهني جميعًا مما يدلك على أن هنذا غير هنذا، وسبق نقل كلام الحافظ الذهبي وابن حجر في جهالة أبي سلمة الجهني، وأكد الذهبي الستفريق بقوله: وأبو سلمة لا يدري من هو ولا رواية لـ في الكتب الستة مع أن موسى الجهني من رجال الجماعة غير البخاري وأبي داود، وهنذا لا يخفى على مثل مع أن موسى الجهني من رجال الجماعة غير البخاري وأبي داود، وهنذا لا يخفى على مثل الذهبي .

والأمرالأخر:أن المشهور من كنيسة موسى الجهني "أبو عبد الله"، كناه بذلك البسخاري في "التاريخ الكبسير"، وابن أبي حساتم في "الجسرح والتعديل"، وقسال يحيى بسن معين في "التساريخ " (٣ / ١٤٥): موسى الجهنى هو موسى بن عبد الرحمن، وكنيته أبو عبد الله .

وكذا قال الدولابي في «الكنى»، وابن سعد في «الطبقات» والمقدمي في «التاريخ»، إلاَّ أن المزي في «تهذيب الكمال» زاد في كنيته أبا سلمة، فقال: موسى بن عبد الله، ويقال: ابن عبد الرحمن الجهنى أبو سلمة، ويقال: أبو عبد الله الكوفى .

هنذا، وقد ذهب المزي رحمـه الله، مع أنه أثبت الوجهين في كنيته، إلى التفرقة بينهــما كما سبق سانه .

#### وبهذا التقرير يتبين ضعف الإسناد السابق لجهالة أبي سلمة الجهني.

# وتابع أبا سلمة الجهنى عليه عبد الرحمن بن إسحاق .

أخرجه البزار في البحر الـزخار ( ١٩٩٤)، قال: حدثنا إسـحاق بن يهلول، قال نا إسـحاق بن عـبد عيـسى، قال نا محمد بن صالح الثقفي، قـال نا عبد الرحـمن بن إسحاق عن القاسم بن عـبد الرحمن عن أبيه عن ابن مسعود به .

#### قلت: وهنذه متابعة لا يُفرح بمثلها لأمور:

الأول: ضعف عبد الرحمن بن إسحاق:

فقد ضعفه غير واحد من أهل العلم، وقبال فيه أحمد: ليس بشئ منكر الحديث، وقال البخاري: فيه نظر، وهي من ألفاظ التجريح الشديدة عند البخاري ـ رحمه الله ـ وقال ابن معين: ليس بذاك القوى .

- الثاني: محمد بن صالح الثقفي:

ذكر أهل العلم ولم بذكروا فيه جرحًا ولا تعديلًا، فهو في عداد المجاهيل.

الثَّالثُ: الخلاف على عبد الرحمن بن إسحاق:

فقد خالف محمد بن صالح الثقفي كل من محمد بن فضيل بن غزوان وعبد الواحد بن زياد . فروياه عن عبد الرحمن بن إسلحاق عن القاسم بن عبد الرحمن عن ابن مسعود كذا مسرسلاً «باسقاط أسه» .

أخرجه ابن فضيل في «الدعاء» رقم (٦) وابن السنى في اعمل اليوم والليلة» رقم (٣٤٠) .

قال الدارقطني في «العلل» (٥ / ٢٠٠): يرويه القاسم بن عبد الرحمن واختلف عنه، فرواه فضيل بن مرزوق عن أبي سلمة الجهني عن القاسم بن عبد الرحمان عن أبيه عن ابن مسعود وتابعه محمد بن صالح الواسطي رواه عن عبد الرحمان بن إسحاق عن القاسم عن أبيه، عن ابن مسعود وخالفهما علي بن مسهر فرواه عن عبد الرحمان بن إسحاق عن القاسم عن ابن مسعود مرسلاً، وإسناده ليس بالقوي .

#### ومن هناستين شدة ضعف هذه التابعة. وأنها غير صالحة لتقوية الحديث.

﴿ وَلَلْحَدْيِثُ شَاهِدُ مِنْ حَدْيثُ أَبِي مُوسَى ( نَطْقُتُهُ ).

أخرجه ابن السني في اعمل اليـوم والليلة؛ رقم (٣٣٩)، قال: أخبـرنا أبو عروبة ثنا عــه. و هشام ثنا مــخلد بن يزيد، عن جعفـر بن برقان عن فيـاض عن عبد الله بن زبيــد عن أبي مـــ ( يُخلَّنِك ) به .

#### قلت: ولهذا الشاهد علتان:

ا**لأولى:** عبد الله بن زبيد بن الحارث اليامي، ذكـره ابن أبي حاتم في "الجرح والتعديل"، ولم يذكر فيه جرحًا ولا تعديلاً .

الثَّانية: الإنقطاع بين عبد الله بن زبيد وأبي موسى.

والإنقطاع هنا متحقق، فقد مات أبو موسم (﴿ وَلِحَقِيْتِهِ ) سنة خمسين وقيل بعدها، وزبيد بن الحارث ا اليامي (والدعبد الله) مات سنة ثنتين وعشرين ومائة أو بعدها .

فبين وفاة والده ووفاة أبي موسى سبعون عامًا، فكيف يروي عته الابن؟!

وبهنذا أيضًا يسقط حديث أبي موسى أن يكون صالحًا للاعتضاد به .

**ويعد.** فما كان هنذا حاله ـ أي: شديد الضعف ـ لا يصلح أن يعبتبر متابعة أو شاهداً، ولا ينجبر به الحديث، بل وجوده وعدمه سواء .

ولا يبقى لنا سوى الطريق الأول على ما فيه من ضعف، والله أعلم .

وما استأثر الله (تعالى) به في عــلم الغيب لا يمكن أحــدًا حصــره، ولا الإحاطة به.

## الشرح

أسماء الله ليست محصورة في عـدد معين؛ لأن منها ما استأثر الله بعلمه، وما استأثر الله بعلمه لا يمكن الإحاطة به.

### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

إذا فمعنى الدديث: أن هنذا العدد من شأنه أن من أحصاه دخل الجنة، وعلى هنذا فيكون قبوله: "من أحصاها دخل الجنة» جملة مكملة لما قبلها، وليست مستقلة، ونظير هنذا أن تقول: عندي مائة درهم أعددتها للصدقة، فإنه لا يمنع أن يكون عندك دراهم أخرى لم تعدها للصدقة.

### الشرح

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٤١٠)، ومسلم (٢٦٧٧) من حديث أبي هريرة (أيراتيك).

من أحصى هنذه الأسماء التسعة والتسعين دخل الجنة، وهنذا ينقض قولكم بأن أسماء الله غير محصورة.

نقول، هنذا لا ينقض قـولنا؛ لأننا لسنا نحن القائلين ذلك، بل قاله أعلم الناس بربه، وهو رسول الله ( على حـيث قال: «أو استأثرت به في علم الغيب عندك»، وحينئذ نقول: فلا يمكن أن يقع تناقض في كلام النبي ( على ).

فإن قبيل: فما الجواب عن حديث: «إن لله تسعة وتسعين اسمًا»؟.

نقول، الجواب أن لله أسماء حسنى، ومنها تسعة وتسعون، ومن أحصاها دخل الجنة، وهنذا لا ينافي أن يكون هناك أسماء أخرى لله، ولم تدخل في هنذا الحكم، ونظير ذلك أن تقول: "عندي مائة درهم أعددتها للصدقة" فهنذا لا ينفي أن عندي دراهم أخرى لم أعدها للصدقة، فليس المعنى أنه ما عندي إلا هنذه المائة، بل قد يكون عندي مئات الألوف، ونظير ذلك أن أقول: "عندي ثوبان أعددتهما للجمعة" فلا يلزم من هنذا أني ليس عندي ثياب أخرى".

واتفق العلماء على أن هنذا الحديث ليس فيه حصر لأسمانه سبحانه وتعالى، فليس معناء أنه ليس له أسماء غير هنذه التسعة والتسعين، وإنما مقسصود الحديث أن هنذه التسعة والتسعين من أحصاها دخل الجنة، فالمراد الإخبار عن دخول الجنة بإحصائها لا الإخبار بحصر الأسماء . "شوح مسلم" (1 / ١٧٧) .

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية ، (رحمه الله) ؛ فإن الذي عليه جساهير المسلمين أن أسماء الله أكثر من تسعة وتسعين اسمًا من أحصاها »: التغييد بالعدد عائد إلى الأسماء الموصوفة بأنها هي هنذه الأسماء .

فهنذه الجملية وهي قول: «من أحصاها دخل الجنة؛ صفة للتسعة والتسعين ليست جسملة مبتدأة، ولكن موضعها النصب، ويجوز أن تكون مبتدأة، والمعنى لا يختلف، والتقدير إن لله أسماء بقدر هنذا العدد من أحصاها دخل الجنة كما يقول القائل: إن لي مائة غلام أعددتهم للعنق، وألف درهم أعددتها للحج، فالتقييد بالعدد هو في الموصوف بهنذه الصفة لا في أصل استحقاقه لذلك=

 <sup>(</sup>١) وقد نقل النووي ـ رحمه الله ـ الإتفاق على أن أسماء الله (تعالى) ليست محصورة في هنذا العدد .
 فقال , حمه الله:

ونقول: فقول النبي (ﷺ): «من أحصاها دخل الجنة» جملة مكملة لما قبلها، أي: هنذه الأسماء التسعة والتسعون خصت بأن من أحصاها دخل الجنة، وليست الجملة الثانية مستقلة عن الأولى كما يتوهم بعض العلماء.

### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

ولم يصح عن النبي (ﷺ) تعيين هنذه الأسماء، والحديث المروي عنه في تعيينها ضعيف<sup>(۱)</sup>.

العدد، فإنه لم يقل إن أسماء الله تسعة وتسعون . «مجموع الفتاوى» (٦ / ٣٨١) .
 وانظر: «شفاء العليل» صد (٢٧٧)، و«بدائع الفوائد» (١ / ١٧٤ ـ ١٧٧)، و«فتح الباري» (١١ / ٣٢٤) .

(١) ورد سرد أسماء الله الحسنى في ثلاث طرق من حديث أبي هريرة كلها ضعيف، والصحيح عنه الحديث بدون سردها .

الطريق الأول: أخرجه الترمذي (٣٥٠٧)، وابن حسبان رقم (٨٠٨)، والحاكم في «المستدرك» (١ / ١٦)، والبيهقي في «السنن الكبسري» (١٠ / ٢٧، ٢٨)، وفي «الشعب» رقم (١٠٢)، والطبراني في «الدعاء» رقم (١١١).

من طريق صفوان بمن صالح، قال: حدثنا الوليد بمن مسلم حدثنا شعيب بمن أبي حمزة عن أبي الزناد عن الأعرج عن أبي هويرة (وَلَيُّة) قال: قال رسول الله (كُلُّة): ﴿إِن لله تسعة وتسعين اسما مائة غير واحد من أحصاها دخل الجنة: هو الله الذي لا إله إلا هو الرحمن الرحيم الملك القدوس السلام المؤمن المهيمن العرزز الجبار المتكبر الخالق البارئ المصور الغفار القهار الوهاب الرزاق الفتاح العليم القابض الباسط الخافض الرافع المعز المذل السميع البصير الحكم العدل اللطيف الجبير الحليم العظيم الغفور الشكور العلي الكبير الحفيظ المقيت الحسيب الجليل الكريم الرقيب المجبيب الواسع الحكيم الودود المجبيد الباعث الشهبيد الحق الوكيل القوي المتين الولي الحميد المحصي المبدي المعبد المحتي المبت الحي المتين الوالي الحميد المؤخر الأول الآخر الظاهر الباطن الوالي المتعالي البر التواب المنتقم العفو الرؤوف مالك الملك ذو المجلال والإكرام المقسط الجامع الغني المغني المانع الضار النافع النور الهادي البديع الباقي الوارث الرشيد الصبورة الحديث.

قال أبو عيسى: هنذا حديث غريب حدثنا به غيير واحد عن صفوان بن صالح، ولا نعرفه إلا من حديث صفوان بن صالح، وهو ثقة عند أهل الحديث .

وقد روى هنذا الحديث من غير وجمه عن أبي هريرة عن النبي (ﷺ) ولا نعلم في كثير شيء من الروايات له إسناد صحيح، ذكر الأسماء إلا في هنذا الحديث .

وقد روى آدم بن أبي إياس هنذا الحديث بإسناد غيـر هنــذا عن أبي هريرة عن النبي (ﷺ).
 وذكر فيه الأسماء، وليس له إسناد صحيح .

قلت: والوليد بن مسلم بدلس تدليس التسوية، وقد خالف جماعة من الثقات، فرووا الحديث عن شعيب بدون سرد الاسماء وهم:

أ**بواليمان،الحكمين نافع:** أخرجه البخاري (٢٧٣٦، ٢٧٣٢)، والطبراني في الدعاء؛ (١١٠).

على بن عياش: أخرجه النسائي في «السنن الكبرى» (٧٦٥٩) .

بشرين شعيب بن أبي حمزة: أخرجه البيهقي في «السنن الكبرى» (١٠ / ٢٧).

وبما يزيد من ضعف رواية الوليد هنذه، ويؤكد شذوذها متابعة الثقات الأثبات لشعيب على الرواية ابدون سرد الاسماء،، وهم:

سفيان ين عبينة: أخرجه البخاري (١٤١٠)، ومسلم (٢٦٧٧).

مالك بن أنس: أخرجه النسائي في اللـن الكبرى؛ (٧٦٥٩)، والطبرائي في الدعاء؛

. (1 - 1)

محمد بن إسحاق: أخرجه أحمد (٢ / ٢٥٨) .

اين أبي الزناد: أخرجه الطبراني في «الدعاء» (١٠٧) .

الطريق الثاني: أخرجه ابن ماجة (٣٨٦١) من طريق هشام بن عمار، قال: ثنا عبد الملك بن محمد الصنعاني ثنا أبو المنذر زهير بن محمد التميمي ثنا موسى بن عقبة، حدثني عبد الرحمن الأعرج عن أبي هريرة به (وهنذه الرواية وقع فيها زيادة ونقصان وتقديم وتأخير) .

وهنذه رواية شديدة الضعف، وبها علل:

الأولى: ضعف عبد الملك بن محمد الصنعاني .

الثانية: روايته عن زهير بن محمد، وزهير، وإن كان ثقة إلا أن رواية الشاميين عنه منكرة .

قال الإمام أحمد: كأن زهيرًا الذي روى عنه أهل الشام زهير آخر، وقبال البخاري: ما روى عنه أهل الشام، فإنه مناكير.

وعبــد الملك بن محمد الصنعــاني شامي، ولا تغشر بنسبته، فــإنها ليست صنعــاء اليمن: إنما هي صنعاء دمشق (فلتنبه).

الثالثة: مخالفة عمسرو بن أبي سلمة لعبد الملك بن محمد، فرواه عسن زهير بدون ذكر الأسماء، أخرجه الطبراني في «الأوسط» (٩٨١)، وإن كان عمرو بن أبي سلمة شاميًا أيضًا .

#### الطريق الثالث:

أخرجه الحماكم في «المستمدرك» (١ / ١٧)، والطبرانسي في «الدعاء» (١١٢)، والعمقميلي في «الضعفاء» (٣ / رقم ٩٧٣) .

كلهم من طريق عبد العزيز بن حصين بن الترجمان عن أيوب عن محمد بن سيرين عن أبي هريرة

وزاد الحاكم في روايته (عن أبوب وهشام بن حسان) .

=

= قلت، وعبد العرزيز بن الحصين بن الترجمان هنذا ذاهب الحديث، قال البخاري: ليس عندهم بالقوي، وقال ابن معين: ضعيف، وقال مسلم: ذاهب الحديث، وقال ابن عدي: الضعف على رواياته بين، وقال أبو داود: متروك الحديث، وقال النسائي: ليس بثقة، ولا يكتب حديثه.

فإذا علمت ذلك فــلا تلتقت لقول الحــاكم فيه: إنه ثقة وحق للــحافظ ابن حجر أن يشـعجب من إخراجه له في «المستدرك» ثم قوله إنه ثقة !

وهكذا، فكل الطرق التي جاءت بتعيين الأسماء الحسنى، وسردها ضعيفة أو شديدة الضعف لشذوذها أو لجمعها بين أكثر من علة .

> وبهنـذا لا يصح في باب التعيين شيء . قال:الحافظ في. الفتح، (٢١٩/١١):

ولم يقع في شيء من طرقه مسود الأسماء إلا في رواية الوليد بن مسلم عسند الترمذي، وفي رواية زهير بن محمد عن موسى بن عقبة عند ابن ماجة، وهنذان الطريقان يرجعان إلى روابة الأعرج، وفيهما اختلاف شديد في سرد الأسماء والزيادة والنقص على ما سأشير إليه. ووقع سرد الأسماء أيضًا في طريق ثالثة أخـرجها الحاكم في المستـدرك،، وجعفر الفريابي في الذكـر من طريق عبد العزيز بن الحبصين عن أبوب عن محمد بن سيسرين عن أبي هريرة. واختلف العلماء في سرد الاسماء هل هو مرفوع أو مدرج في الخبر من بعض الرواة؟ فـمشي كـثيـر منهم على الاول، واستدلوا به على جواز تسمية الله (تعالى) بما لم يود في القرآن بصيغة الاسم ؛ لأنَّ كثيرًا من هنذه الأسماء كذلك. وذهب آخــرون إلى أن التعيين مدرج لخلو أكثر الروايات عنه، ونقــله عبد العزيز النخشبي عن كثير من العلماء. قال الحاكم بعد تخريج الحديث من طريق صفوان بن صالح عن الوليد بن مسلم صحيح على شرط الشيخين وثم يخرجاه بسياق الاسماء الحسني والعلة فيه عندهما تفرد الوليــد بن مسلم قال: ولا أعــلم خلاقًا عند أهــل الحديث أن الوليد أولــق وأحفظ وأجل وأعلم من بشر بن شعيب وعلي بن عياش وغيرهما من أصحاب شعيب يشير إلى أن بشرا وعليًا وأبا اليـمان رووه عن شعيب بدون سيـاق الأسماء فرواية أبي اليـمان عند المصنف، ورواية على عند النسائي ورواية بشر عند البيهقي، وليست العلة عند الشيخين تفرد الوليـد فقط بل الاختلاف فيه والإضطراب وتدليسه واحتمال الإدراج، قال البيهةي: يحتمل أن يكون التعبين وقع من بعض الرواة في الطريقين معًا، ولهنذا وقع الإختلاف الشديد بينهما، ولهنذا الاحتمال =

### قال شيخ الإسلام ابن تيمية في «الطتاوى» (ص ٢٨٣ جـ٦) من «مجموع ابن قاسم»:

تعيينها ليس من كلام النبي ( الله الله الله الله المعرفة بحديثه، وقال قبل ذلك (ص ٣٧٩): اإن الوليد ذكرها عن بعض شيوخه الشاميين كما جاء مفسراً في بعض طرق حديثه الله . أهـ.

#### وقال ابن حجر في « فتح الباري ، ص٢١٥ جـ ١١ ط السلفية:

ليست العلة عند الشيخين (البخاري ومسلم)، تفرد الوليد فقط، بل الاختلاف فيه والاضطراب، وتدليسه واحتمال الإدراج. أهـ

## الشرح

هنذا الحديث، علله شيخ الإسلام بتفرد الوليد والاختلاف والاضطراب والتدليس واحتمال الإدراج، وكل هنذه على تقدح في صحة هنذا الحديث الذي فيه عدُّ الأسماء.

ثم إن هنذه الأسماء التي ذكرت، منها ما لا يصح أن يكون اسمًا، وهناك أسماء أخرى لم تذكر في هنذا الحديث، وهي من أسماء الله، ف "الرب" من أسماء الله، ولم يذكر في هنذا الحديث، و"الشافي" كذلك من أسماء الله، ومع هنذا لم يذكر في هنذا الحديث".

ترك الشيخان تخريج التعبين، وقال الترمذي بعد أن أخرجه من طريق الوليد: هندًا حديث غريب حدثنا به غير واحد عن صفوان ولا نسعرفه إلا من حديث صفوان وهو ثقة، وقد روى من غير وجه عن أبي هريرة ولا نعلم في شيء من الروايات ذكر الأسماء إلا في هنذه الطريق، وقد روى بإسناد آخر عن أبي هريرة فيه ذكر الاسماء، وليس له إسناد صحيح . انتهى .

وقال أيضًا (١١ / ٢٢٠) بعد أن نقل عن ابن حزم تضعيفه للأحاديث الواردة في سرد الاسماء: وقد استضعف الحديث أيضًا جمساعة، فقسال الداودي: لم يثبت أن النبي (ﷺ) عين الاسسماء المذكورة، وقال ابن العربي: يحتمل أن تكون الأسسماء تكملة الحديث المرفوع، ويحتمل أن تكون من جمع بعض الرواة، وهو الأظهر عندي .

انظر: «مجموع الفتاوى» (۲۲ / ۲۸).

وسبب هنذا الاختلاف (في عد أسماء الله) أنه لم يصح حديث عن النبي (رَبِيَّالِيُّةٍ) في عدها بالتعيين، ولو صح لما بقي كلام لأحد بعد ذلك، ولكن لعدم صحة ما نقل عن النبي (رَبِيَّالِيُّةٍ) فيها؛ كثر الاختلاف والاضطراب في تعيينها.

. . .

#### قال المؤلف (رحمه الله):

ولما لم يصح تعيينها عن النبي ( الخيل اختلف السلف فيه، وروي عنهم في ذلك أنواع. وقد جمعت تسعة وتسعين اسمًا مما ظهر لي من كتاب الله (تعالى) وسنة رسوله ( المفلي ).

| ۲۲ _ الحليم | ١٥ _ الحافظ | ٨ ـ الظاهر  | ١ ـ الله   |
|-------------|-------------|-------------|------------|
| ۲۳ _ الحميد | ١٦ _ الحسيب | ٩ _ الباطن  | ٢ _ الأحد  |
| ۲۶ _ الحي   | ١٧ _ الحفيظ | ۱۰ ـ البارئ | ٣ _ الأعلى |
| ٢٥ ـ القيوم | ۱۸ ـ الحفي  | ۱۱ ـ البر   | ٤ _ الأكرم |
| ۲٦ _ الخبير | ۱۹ _ الحق   | ۱۲ _ البصير | ٥ _ الإله  |
| ۲۷ _ الخالق | ۲۰ ـ المبين | ۱۳ ـ التواب | ٦ ـ الأول  |
| ۲۸ _ الحلاق | ۲۱ _ الحكيم | ۱٤ ـ الجبار | ٧ ـ الآخر  |
|             |             |             |            |

| The second second |               |             |               |
|-------------------|---------------|-------------|---------------|
| ٦٨ _ المقتدر      | ٥٥ ـ القوي    | ٤٢ _ العظيم | ۲۹ ـ الرؤوف   |
| ٦٩ ــ المقيت      | ٥٦ ـ القهار   | ٣٤ _ العفو  | ٣٠ ـ الرحمنن  |
| ٧٠ ـ الملك        | ٥٧ _ الكبير   | ٤٤ _ العليم | ٣١ ـ اله حسم  |
| ۷۱ _ المليك       | ٥٨ ـ الكريم   | ٥٤ _ العلي  | ۳۲ ـ الرزاق   |
| ۷۲ ـ المولئ       | ٥٩ ـ اللطيف   | ٤٦ _ الغفار | ٣٣ ـ الرقيب   |
| ٧٣ _ المهيمن      | ٦٠ _ المؤمن   | ٤٧ _ الغفور | ٣٤ _ السلام   |
| ٧٤ ـ النصير       | ٦١ ـ المتعالي | ٤٨ _ الغني  | ٣٥ _ السميع   |
| ٧٥ _ الواحد       | ٦٢ ـ المتكبر  | ٤٩ ـ الفتاح | ٣٦ ـ الشاكر   |
| ٧٦ ـ الوارث       | ٦٣ _ المتين   | ۰۰ ـ القادر | ٣٧ ـ الشكور   |
| ٧٧ ـ الواسع       | ٦٤ ـ المجيب   | ٥١ ـ القاهر | ۳۸ _ الشهيد   |
| ۷۸ ـ الودود       | ٦٥ _ المجيد   | ٥٢ ـ القدوس | ۳۹ ـ الصمد    |
| ۷۹ _ الوكيل       | ٦٦ _ المحيط   | ۵۳ ـ القدير | ٠٤ _ العَالِم |
| ۸۰ ـ الولي        | ٦٧ _ المصور   | ٥٤ ـ القريب | ٤١ ـ العزيز   |
| ٨١ ـ الوهاب       |               |             |               |
|                   |               |             |               |

# الشرح

ويلاحظ أننا راعينا في ترتيب «الأسماء» أن تكون على الحروف الهجائية، وهي : «أ، ب، ت، ث...» وليس الحروف الأبجدية وهي (أبجد هوز...) وقد جمعنا بين «الحق المبين» و«الحي القيوم» و«الأول والآخر والظاهر والباطن» لوروده هنكذا في كتاب الله.

#### والأدلة على هذه الأسماء من القرآن كما يلى:

١ ـ الله: أدلته من القرآن كثيرة ، ومنها: ﴿بسم الله﴾.

٢ \_ الأحد: ﴿قل هو الله أحد﴾ [الإخلاص: ١].

٣ - الأعلى: ﴿سبح اسم ربك الأعلى ﴾ [الأعلى: ١].

٤ ـ الأكرم: ﴿اقرأ وربك الأكرم﴾ [العلق: ٣].

الإله: ﴿وإلهكم إله واحدٌ [البقرة: ١٦٣].

٢، ٧، ٨، ٩ ـ الأول والآخر والظاهر والباطن: كما في قوله (تعالى):
 ﴿هو الأول والآخر والظاهر والباطن﴾ [الحديد: ٣].

١٠ \_ البارئ: ﴿ هُو الله الخالق البارئ ﴾ [الحشر: ٢٤].

١١ \_ البر: ﴿إنه هو البر الرحيم﴾ [الطور: ٢٨].

١٢ ـ البصير: ﴿وهو السميع البصير﴾ [الشورئ: ١١].

١٣ \_ التواب: ﴿إِن الله هو التواب الرحيم﴾ [التوبة: ١١٨].

١٤ \_ الجبار: ﴿العزيز الجبار﴾ [الحشر: ٢٣].

١٥ \_ الحافظ: ﴿فَالله خير حافظًا ﴾ [يوسف: ٦٤]

١٦ \_ الحسيب: ﴿وكفي بالله حسيبًا ﴾ [النساء: ٦].

١٧ ـ الحفيظ: ﴿إِنْ رَبِّي عَلَىٰ كُلِّ شَيَّءَ حَفَيظ﴾ [هود: ٥٧].

١٨ ـ الحفي: ﴿إنه كان بي حفيًا﴾ [مريم: ٧٤]، وهــــذا في الحقيقة عندي فيه شيء من التردد؛ لأنه قد يقـــال بأنه من الأفعال، وليس من الأسماء، لوروده مقيدًا، فإنه قال: ﴿إنه كان بي حفيًا﴾.

١٩ \_ الحق ، ٢٠ \_ المبين : ﴿ ويعلمون أن الله هو الحق المبين ﴾ [النور: ٢٥]

٢١ ـ الحكيم: ﴿وهو العزيز الحكيم﴾ [الحشر: ٢٤]

٢٢ ـ الحليم: ﴿غفور حليم﴾ [البقرة: ٢٣٥].

٢٣ \_ الحميد: ﴿إلى صراط العزيز الحميد﴾ [إبراهيم: ١].

٢٤ \_ ٢٥ \_ «الحي، القيوم»: ﴿الله لا إله إلا هو الحي القيوم﴾ [آل عمران:

.LT

٢٦ ـ الخبير: ﴿وهو اللطيف الخبير﴾ [الأنعام: ١٠٣].

٧٧ \_ الخالق: ﴿ الحالق البارئ ﴾ [الحشر: ٢٤].

٢٨ ـ الخلاق: ﴿إن ربك هو الخلاق العليم﴾ [الحجر: ٨٦].

٢٩ ـ الرؤوف: ﴿إنه بهم رؤوف رحيم﴾ [التوبة: ١١٧].

٣٠ ـ ٣١ ـ الرحمان - الرحيم: ﴿بسم الله الرحمن الرحيم ﴾ [الفاتحة: ١].

٣٢ \_ الرزاق: ﴿إِن الله هو الرزاق ذو القوة المتين﴾ [الذاريات: ٥٨].

٣٣ ـ الرقيب: ﴿وكان الله علىٰ كل شيء رقيبًا﴾ [الأحزاب: ٥٦].

٣٤ ـ السلام: ﴿السلام المؤمن﴾ [الحشر: ٢٣].

٣٥\_السميع: ﴿إنك أنت السميع العليم﴾ [البقرة: ١٢٧].

٣٦ ـ الشاكر: ﴿وكان الله شاكرًا عليمًا ﴾ [النساء: ١٤٧].

٣٧ ـ الشكور: ﴿إنه غفور شكور﴾ [فاطر: ٣٠].

٣٨ ـ الشهيد: ﴿والله علىٰ كل شيء شهيد﴾ [البروج: ٩].

٣٩ \_ الصمد: ﴿الله الصمد﴾ [الإخلاص: ٢]

٤٠ ـ العالم: ﴿وكنا بكل شيء عالمين﴾ [الأنبياء: ٨١]

٤١ ـ العزيز: ﴿وهو العزيز الحكيم﴾ [الصف: ١].

٢٤ \_ العظيم: ﴿وهو العلي العظيم﴾ [البقرة: ٢٥٥].

27 \_ العفو: ﴿وإن الله لعفو غفور﴾ [المجادلة: ٢].

- ٤٤ العليم: ﴿وما تفعلوا من خير فإن الله به عليم﴾ [البقرة: ٢١٥].
  - ٥٤ العلى: ﴿وهو العلى العظيم﴾ [البقرة: ٢٥٥].
    - ٤٦ ـ الغفار: ﴿وإني لغفار لمن تابِ﴾ [طه: ٨٢].
  - ٧٤ ـ الغفور: ﴿وهو الغفور الودود﴾ [البروج: ١٤].
    - ٤٨ ـ الغنى: ﴿هو الغنى الحميد﴾ [لقمان: ٢٦].
    - ٩٤ الفتاح: ﴿وهو الفتاح العليم﴾ [سبأ: ٢٦].
    - ٥ القادر: ﴿فنعم القادرون﴾ [المرسلات: ٢٣].
  - ١٥ ـ القاهر: ﴿وهو القاهر فوق عباده﴾ [الأنعام: ١٨].
    - ٥٢ ـ القدوس: ﴿الملك القدوس﴾ [الحشر: ٢٣].
  - ٥٣ \_ القدير: ﴿فإن الله كان عفواً قديرًا ﴾ [النساء: ١٤٩].
- ٥٤ \_ القريب: ﴿فإني قريب أجيب دعوة الداعي إذا دعان ﴾ [البقرة: ١٨٦]
  - ٥٥ ـ القوي: ﴿وهو القوي العزيز﴾ [الشورئ: ١٩].
    - ٥٦ القهار: ﴿ هو الله الواحد النهار ﴾ [الزمر: ١٤].
      - ٧٥ \_ الكبير: ﴿الكبير المتعال﴾ [الرعد: ٩].
  - ٨٥ .. الكريم: ﴿ما غرك بربك الكريم﴾ [الانفطار: ٦].
  - ٩ ـ اللطيف: ﴿وهو اللطيف الخبير﴾ [الأنعام: ١٠٣].
    - ٠٠ \_ المؤمن: ﴿السلام المؤمن﴾ [الحشر: ٢٣].
      - ٦١ ـ المتعالى: ﴿الكبير المتعال﴾ [الرعد: ٩].
    - ٦٢ \_ المتكبر: ﴿العزيز الجبار المتكبر﴾ [الحشر: ٢٣].
      - ٦٣ ـ المتين: ﴿ ذُو القوة المتين ﴾ [الذاريات: ٥٨].
    - ٣٤ ـ المجيب: ﴿إن ربى قريب مجيب﴾ [هود: ٦١].

٦٥ \_ المجيد: ﴿إنه حميد مجيد ﴾ [هود: ٧٣].

77 \_ المحيط: ﴿وكان الله بكل شيء محيطًا﴾ [النساء: ١٢٦].

77 \_ المصور: ﴿الخالق البارئ المصور﴾ [الحشر: ٢٤].

٦٨ \_ المقتدر: ﴿عند مليك مقتدر﴾ [القمر: ٥٥].

79 \_ المقيت: ﴿وكان الله على كل شيء مقيتًا ﴾ [النساء: ٨٥].

٧٠ \_ الملك: ﴿ الملك القدوس ﴾ [الحشر: ٢٤].

٧١ ـ المليك: ﴿عند مليك مقتدر﴾ [القمر: ٥٥].

٧٧ \_ المولئ: ﴿نعم المولئ﴾ [الأنفال: ٤٠].

٧٣ \_ المهيمن: ﴿السلام المؤمن المهيمن﴾ [الحشر: ٢٤].

٧٤ ـ النصير: ﴿ونعم النصير﴾ [الأنفال: ٤٠].

٧٥ \_ الواحد: ﴿ هو الله الواحد القهار ﴾ [الزمر: ٤].

٧٦ \_ الوارث: ﴿ونحن الوارثون﴾ [الحجر: ٢٣].

٧٧ ـ الواسع: ﴿والله واسع عليم﴾ [البقرة: ٢٤٧].

٧٨ ـ الودود: ﴿وهو الغفور الودود﴾ [البروج: ١٤].

٧٩ ـ الوكيل: ﴿وَكُفِّي بِاللَّهِ وَكَيْلاً ﴾ [النساء: ٨١].

٨- الولى: ﴿وهو الولى الحميد﴾ [الشورئ: ٢٨].

٨١ \_ الوهاب: ﴿إنك أنت الوهاب ﴾ [آل عمران: ٨].

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

ومن سنة رسول الله (ﷺ):

| ۹۷ ـ المعطي | ۹۲ ـ القابض | ۸۷ ــ الرفيق | ۸۲ _ الجميل |
|-------------|-------------|--------------|-------------|
| ۹۸ _ المنان | ۹۳ _ الباسط | ۸۸ ـ السبوح  | ۸۳ ـ الجواد |
| ۹۹ ـ الوتر  | ٩٤ _ المقدم | ۸۹ ـ السيد   | ۸۶ ـ الحكم  |
|             | ٩٥ ـ المؤخر | ۹۰ ـ الشافي  | ٨٥ ـ الحيي  |
|             | ٩٦ ـ المحسن | ٩١ _ الطيب   | ٨٦ ـ الرب   |

### الشرح

«الجميل»: في قول رسول الله (ﷺ): "إن الله جميل يحب الجمال» ("). «الجمهاد»: في قول رسول الله (ﷺ): "وأنا الجواد»("). رواه أحمد، والترمذي وحسنه.

(١) اخرجه مسلم (٩١) من حديث ابن مسعود (الله عن النبي (الله الله عن النبي (الله الله عنه الله عنه عنه عنه الله عنه عنه على قلبه مشقال ذرة من كبر قال رجل: إن الرجل يحب أن يكون ثوبه حسنًا ونعله حسنة، قال:
 إن الله جميل يحب الجمال، الكبر بطر الحق وغمط الناس».

(٢) ضعيف.

اجتمعوا في صعيد واحد، فسأل كل إنسان منكم ما بلغت أمنية فأعطيت كل سائل منكم ما سأل ما نقص ذلك من ملكي إلا كما لو أن أحدكم مر بالبحر فغمس فيه إسرة ثم رفعها إليه ذلك بأني جوادماجد أفعل ما أريد عطائي كلام وعذابي كلام إنما أمري لشيء إذا أردته أن أقول له كن فيكون»، واللفظ للترمذي .

#### ورواه عن شهر كل من:

١ ـ ليث بن أبي سليم: أخسرجه السترمسذي (٢٤٩٥)، وأحمـد (٥ / ١٥٤)، وهناد في قالزهد» (٩٠٥)، والبزار في قالبحر الزخار» رقم (٤٠٥١) .

٢ ـ موسى بن المسيب: أخرجه أحمد (٥ / ١٧٧)، والبزار في «البحر الزخمار» (٤٠٥٢)،
 والطبراني في «الدعاء» رقم (١٥).

وقد جاءت الرواية في كلا الطريقين بلفظ: •جواد ماجد، وبلفظ: •جواد ماجد واجد، أي:بزيادة •احد .

قلت: ومدار الحديث على شهر بن حوشب، وهو ضعيف ثم إنه قد ثبت أصل هذا الحديث بدون زيادة قوله: اباني جنواد ماجد . . إلخ عند مسلم وغيره من رواية أبي إدريس الخولاني، وأبي أسماء الرحبي عن أبي ذر (ولي الله على ظني أن شهر بن حوشب أدخل في حديث أبي ذر ما ليس منه إلا أنه قد جاءت شواهد للفظة «جوادا المذكورة في حديث شهر السابق.

### الشاهد الأول: حديث سعد بن أبي وقاص (رُولَيْكِ):

أخرجه الترمذي (٢٧٩٩)، وأبو يعلى (٧٩١)، والبزارفي االبحر الزخار" (١١١٤).

من طريق خالد بن إلياس عن صالح بن أبي حان، قال: سمعت سعيد بن المسبب يقول: "إن الله طيب يحب الطيب نظيف يحب النظافة كريم يحب الكرم، جواد يحب الجود، فنظفوا أراه قال: أفنيتكم ولا تشبهوا اليهود"، قال (خالد) فذكرت ذلك لمهاجر بن مسمار فقال: حدثنيه عامر بن سعد بن أبي وقاص عن أبيه عن النبي (عليه) مثله إلا أنه قال: "نظفوا أفنيتكم".

وأخرجه الحُطيب في «الجامع لاخلاق الراوي والسامع» (٨٥٥)، وأبو النسبخ في «الكرم والجود» رقم (١٢)، وابن أبي الدنيا في «مكارم الاخلاق» رقم (٨).

من طريق خالد بن إلياس عن مهاجر بن مسمار، قال: حدثني عامر بن سعد عن أبيه عن النبي (ﷺ) به.

ورواه أبو يعلى (٧٩٠)، وابن حبان في «المجــروحين» (١ / ٣٤٠)، ومن طريقه ابن الجوزي في «العلل المتناهية» (٢ / ٧١٢).

من طريق خالد بن إلياس عن عامر بن سعد به (كذا بإسقاط مهاجر) .

قال الترمذي عقب إخراجه: هنذا حديث غريب .

قلته والبلاء فيه من خالد بن إلياس، فإنه مستروك الحديث، قال البخاري: منكر الحديث ليس
 بشئ، وقال النسائي: متروك الحديث وعامة أهل العلم على تضعيفه .

وقال ابن حبان: يروي الموضوعات عن الثقات حتى سبق إلى قلوب المستمعين إليها أنه الواضع لها، لا يجوز أن يكتب حديثه إلا على جهة التعجب، ثم ذكر الحديث من مناكيره .

وذكر الحديث أيضًا ابن الجوزي في ﴿العللِ المتناهية، وقال: لا يصح .

#### وقدوردت له طرق أخرى عن عامر بن سعد، منها:

♦ أخرجه الدولابي في «الكنى» (٢ / رقم ١٢٠٣) من طريق داود بن رشيد قال: حدثنا أبو الطيب هارون بن محمد، قال: حدثنا بكير بن مسمار عن عامر بن سعد عن النبي (ﷺ) به .
قلت، وهارون بن محمد هذا، قال فيه يحيى بن معين: كذاب، وقال ابن عدي: ليس بمعروف، وحديثه غير محفوظ، وقال العقيلي: الغالب على حديثه الوهم .

\* ورواه ابن عساكر في "تاريخ دمشق» (١٤ / ٢٨٨، ٢٨٩):

رواه ابن عساكر بإسناده إلى إبراهيم بن سعيد نا أبو معاوية عن إبراهيم بن مهاجر عن بكير بن مسحار عن عامر بن مسحد عن أبيه، قال: قبال رسول الله (ﷺ): •إن الله (تعالى) كريم يحب الكرماء، جواد يحب الجودة، يحب معالى الأخلاق ويكره سفاسفها».

قلت؛ وفي إسناد ابن عساكر من لا يُعرف بجرح ولا تعديل، وإبراهيم بن مهاجر هو ابن مسمار، وهو ابن أخي بكير بن مسمار، قبال البخاري: منكر الحديث، وقال ابن حيبان: منكر الحديث جدًا، وضعفه غير واحد .

#### وكل طرق حديث سعد كما ترى غاية في الضعف، فلا يصلح للاعتبار .

#### الشاهد الثاني؛ مرسل طلحة بن عبيد الله بن كريز :

أخرجه هناد في االزهدا رقم (٨٢٨)، والبيهقي في اشعب الإيمان؛ رقم (١٠٨٤٠)، وأبو الشيخ في الكرم والجود؛ رقم (١١)، الخرائطي في امكارم الاخلاق؛ رقم (٦٢٨).

من طريق الحجاج بن أرطاه عن سليمان بن سحيم عن طلحة بن عبيد الله بن كريز، قال: قال رسول الله ( الله الله جواد يحب الجود، ويحب معالي الأخلاق ويكره سفافها، ومن إعظام إجلال الله عز وجل إكرام ثلاثة الإمام المقسط، وذي الشيبة في الإسلام وحامل القرآن غير الجافى عنه، ولا الغالى فيه، لفظ البيهقى .

#### قلت: وهنذا إسناد به أكثر من علة .

١ ـ إرساله، فإن طلحة بن عبيد الله بن كريز، ليس بصحابي، وقد أرسله .

٢ ـ ضعف الحجاج بن أرطاة وعنعنته، فإنه كثير الخطأ والتدليس ـ

٣ \_ قال البيهةي: في هنذا الإسناد انقطاع بين سليمان بين سحيم وطلحة.
 الشاهد الثالث: حديث ابن عباس ( فَتَقْبُك):

أخرجه أبو نعيم في الحلية (٥ / ٢٩) من طريق نوح بن ميمون المضروب، قال: ثنا أبو عصمة نوح بن أبي مريم عن الحجاج بن أرطاة عن طلحة بن مصرف عن كريب عن ابن عباس، قال: قال رسول الله (هي ): اإن الله (عز وجل) جواد يحب الجود، ويحب معالى الأخلاق ويبغض مفسافها الله .

قال أبو نعــيم عقب إخراجه مــضعقًا له: غــريب من حديث طلحة وكــريب نفرد به نوح عن أبي عصمة .

قلت: وأبو عصمة نوح بن أبي مريم، وأجمعوا على ضعفه وكذبه ابن عيسينة، وقال ابن المبارك: كان يضع .

قلت: وبعد استعراض الحديث وطرقه وشواهده، وبيان ما فيها من ضعف بين يصل في بعض الطرق إلى انفراد المتروكين والكذابين، فهل يتسنى لأحد أن يثبت شه (تعالى) اسم "الجوادا استناداً إلى مثل هنذه الأسانيد؟! وكما هو معلوم عند أهل العلم أنه لا يصلح للتقوية إلا ما كان الضعف فيه هين، أما المناكير وشديدة الضعف فلا تصلح لمثل هنذا، والله أعلم.

#### (١) حسن.

أخرجـه أبو داود (٤٩١٦) والنسائي (٨ / ٢٢٦، ٢٢٧)، والبخــاري في "الأدب المفرد" (٨١١)، وابن حبان (٤٠٥)، والحــاكم في "المستدرك" (١٠ / ٢٤)، والبيهــقي في "السنن الكبرى" (١٠ / ٢٥).

كلهم من طريق يزيد بن المقدام بن شريح عن أبيه عن جده شريح عن أبيه هانئ، أنه لما وفد إلى رسول الله (ﷺ) فقال: إن الله هو الحكم، فدعاه رسول الله (ﷺ) فقال: إن الله هو الحكم وإليه الحكم، فلم تكنى أبا الحكم ؟ فقال: إن قومي إذا اختلفوا في شيء أتوني فحكمت بينهم فرضي كلا الفريقين فقال رسول الله (ﷺ): «ما أحسن هنذا فما لك من الولد؟، قال لي شريح ومسلم وعبد الله قال: فمن أكبرهم ؟ قلت: شريح، قال: فأنت أبو شريح.

قلت: وهنذا إسناد حسن، رجاله كلهم ثقات غير يزيد بن المقدام، فإنه صدوق كما قال الحافظ في «التقريب» .

#### (٢) حليثاضعيف.

أخرجه أبو داود (١٤٨٣)، والترمذي (٣٥٥٦)، وابن ماجة (٣٨٦٥)،وأحمد (٥ / ٤٣٨)، وأبن حبان (٨٧٦)، والحاكم في المستدرك» (١ / ٤٩٧)، والبيهقي في السنن الكبرى» =

= (٢ / ٢١١)، والمبزار في المبحر الزخارا (٢٥١١)، والقضاعي في المسند الشهاب؛ (١١١١)، والطبراني في الكبيرا (٦ / رقم ٦١٤٨)، وفي الدعاء (٢٠٣).

كلهم من طريق جعفر بن ميمون عن أبي عثمان النهدي عن سلمان الفارسي فياني، قال: قال رسول الله (ﷺ): قان الله حيي كريم يستحي إذا رفع الرجل إليه يديه أن يردهما صفرًا خائبتين، واللفظ للترمذي .

قلت: وجعفر بن ميمون يضعف في الحديث، قال البخاري: ليس بشئ، وقال الإمام أحمد: ليس بقوي في الحديث، وقال: بقوي في الحديث، وقال: مرة ليس بثقة، وقال أبو حاتم: صالح، وقال ابن عدي: يكتب حديثه في «الضعفاء».

ولذا استغربه الترمذي \_ رحمه الله \_ فقال عقب إخراجه: حسن غريب، ورواه بعضهم ولم يرفعه، وكأنه بإشارته هنذه بعد استغرابه له يرجح رواية الوقف .

وكيف لا ؟! وقد رواها ـ أي رواية الوقف ـ سليـمان بن طرخــان النيــمي، وهو ثقة مــن رجال الجماعة.

أخرجه أحمد في «المسند» (٥ / ٤٣٨)، وفي «الزهد» صد (١٥١)، وابن أبي شيبة (٢٩٥٥)، اخرجه أحمد في «المستدرك» (٢٩٥٥)، والبيهقي في «الأسماء والصفات» (١٠١٣). من طريق سليمان بن طرخان السيمي عن أبي عشمان النهدي عن سلمان (يُخيَّنِه) قال: «إن الله ليستحيى أن يبسط العبد إليه يديه يسأله فيهما خيراً فيردهما خائبتين».

كذا بدون ذكر احمي كريم، وقد رواها عنه أثمة أثبات، وهم بحيى بن سعيد القطان، ويزيد بن هارون، ومعاذ بن معاذ العنبري .

وخالف هؤلاء أبو همام محمد بن الزبرقان، فرواه عن سلمان التيمي مرفوعًا .

أخرجه ابن حبان (٨٨٠)، والحاكم في «المستندرك» (١ / ٥٣٥)، والقضاعي في «مسند الشهاب» (١١١٠)، والطبراني في «الكبير» (٦ / رقم ٦١٣٠)، وفي «الدعاء» (٢٠٢).

وهي رواية منكرة، ومحمد بن الزبرقان، وإن كان الغالب على حديثه الصدق إلاَّ أنه ربما وهم . قال ابن حسبان بعد ذكره له في «الشقات» ربما أخطأ، وقال ابن معين: لم يكن صساحب حديث، ولكن لا بأس به .

وهنذا بلا شك من أوهامه لمخالفته للثقات الأثبات مما جعلنا نصفها بالنكارة .

وقد تابع سليمان النيمي على الوقف:

١ - يزيد بن أبي صالح أبو حبيب:

أخرجه وكيع في اللـزهد، (٤٠٤)، وهناد في اللزهد؛ (١٣٦١)، وأبو الشيخ في الكرم والجودة (٣٢)، بلفظ: اإن الله حيى كريم يستحى من عبده أن يرفع إليه يده يدعوه فيردها صفرًا ليس = = فيها شيءه

(٢، ٣، ٤) ـ ثابت، وحميد، وسعيد الجريري:

أخرجه السبيهةي في الأسماء والصفات؛ (١٥٦) من طريق حماد بن سلمة عن ثابت، وحميد وسعيد الجريري عن أبي عثمان عن سلمان أنه قال: أجد في التوراة أن الله حيي كريم يستحي أن يرد يدين خائبتين سُئل بهما خيرًا؛ .

هنذا، وقد وردت للحديث متابعات وشواهد من حديث أنس وجابر وابن عمر وغيرهم ولا يصح منها شيء .

وقد استوفينا طرقه وبيان علله في كتابنا: ﴿أسماء الله الحسني: دراسة حديثية؛ فانظره .

(١) أخرجه مسلم (٤٧٩) من حديث ابن عباس رُحُتُ قال:

اكشف رسول الله ( السنارة والناس صفوف خلف أبي بكر فقال: « يا أيها الناس إنه لم يبق من مبشرات النبوة إلا الرؤيا الصالحة يراها المسلم أو ترى له، ألا وإني نهيت أن أقرأ القرآن راكعًا أو ساجدًا فأما الركوع، فعظموا فيه الرب عز وجل، وأما السجود فاجتهدوا في الدعاء، فقمن أن يستجاب لكم " .

#### (٢) صحيح لغيره.

أخرجه أحمد (٦ / ٤٧)، ٦٢، ٣٦٨)، والشافعي في «مسنده» (٧١ ـ شفاء العي)، وإسحاق بن راهوية في «مسنده» (١٦١)، والجميدي (١٦٢)، وأبو يعلى (٤٥٩٨)، والبيهغي في «السنن الكبرى» (١ / ٣٤).

كلهم من طريق محمد بن إسحاق عن عبد الله بن محمد بن عبد الرحمن بن أبي بكر عن عائشة ( ﴿ وَلَيْهِا ﴾ قالت: قال رسول الله ( ﴿ وَلَيْقُ ﴾ : «السواك مطهرة للفم مرضاة للربِّ ،

وقد صرح محمد بن إسحاق بالتحديث عند أحمد من رواية إسماعيل بن علية عنه .

وتابعه عليه عبد الرحمن بن أبي عتيق.

أخرجه أحمد (٦ / ١٢٤)، والنسائي (٥)، وابن حبان (٦٠ ١)، والبيهغي (١ / ٣٤) .

وعبد الرحمن بن أبي عشيق، قال فيه أحمد: لا أعلم إلا خيرًا، وذكره أبن حبان في "الثقات"، والحديث علقه البخاري في "صحبحه" بصيغة الجزم، فقال: وقالت عائشة عن النبي (ﷺ) . . وذكر الحديث . "فتح الباري" (٤ / ١٨٧) .

وللحديث طرق وشواهد أكتفى بما ذكرته هنا لدلالته على المطلوب في إثبات اسم االرب، لله تعالى، وقد تقدم حديث مسلم في هنذا الباب . «الرفيق»: في قول رسول الله (عَيْنُ ): «إن الله رفيق يحب الرفق»(١).

«السبوج»: في قوله رسول الله (ﷺ): "سبوح قدوس" (١٠),

«السيد»: في قوله رسول الله ( عَلَيْنَ ): «السيد الله (تبارك وتعالى ) » (٣).

«الشافى»: في قوله رسول الله (رها الله الشين الشافى» (الشف أنت الشافى» (الله الشافى) الشافى ا

(١) أخرجه البخاري (٦٩٢٧).

(٢) أخرجه مسلم (٤٨٧) من حديث عبائشة (وَلِيُنْكُ) قالت: كمان رسول الله (ﷺ) يقول في ركوعه وسجوده السبوح قدوس رب الملائكة والروح؛ .

#### (۲) صحیح.

أخرجه أبو داود (٤٧٧٣)، والنسائي في االكبرى" (١٠٠٧٦)، وفي «عمل اليسوم والليلة» (٣٤٧)، والبخاري في الأدب المفرد (٢١١)، رواه ابن أبي عناصم في الآحياد والمشاني، (١٤٨٤).

من طريق أبي نضرة المنذر بن مالك بن قسطعة عن مطرف بن عبد الله بن الشخيس، عن أبيه قال: «الطلقت في وفد بني عسامر إلى رسول الله (ﷺ)، فقلنا: أنت سيدنا، فقال: «السيد الله» قلنا: وأفضلنا فضلاً وأعظمنا طولاً، فقال: «قولوا بقولكم، أو بعض قولكم ولا يستجريكم الشيطان، واللفظ لابي داود .

قلت: هنذا إسناد صحيح، وتابع أبا نضرة عليه، كل من:

#### ١ \_ قتادة:

أخرجه أحمد (٤ / ٢٤ ـ ٢٥ ، ٢٥)، والنسائي في «الكبرى» (١٠٠٧٤)، وفي «عــمل اليوم والليلة» (٢٤٥)، وابن أبي عاصم في «الأحاد والمثاني» (١٤٨٣).

وقد صرح قتادة بالتحديث، ورواه عنه شعبة .

#### ٢ ـ غيلان بن جرير:

أخسرجه أحسمند (٤ / ٢٥)، والنسائي في \* السكبرى" (١٠٠٧)، وفي "عسمل اليسوم والليلة" (٢٤٦)، وابن أبي عاصم في «الآحاد والمثاني» (١٤٨٢)، ولم تذكر رواية غيلان موضع الشاهد .

(٤) أخرجه البخاري (٥٧٥٠) ومسلم (٢١٩١) من حديث عائشة (﴿وَالْتُيْنَا)، قالت: كان النبي (ﷺ) يعوذ بعضهم يمسحه بيمينه الذهب الباس رب الناس، واشف أنت الشافي لا شفاء إلا شفاؤك شفاء لا يغادر سقمًا، واللفظ للبخاري . وأخرجه البخاري من حديث أنس بن مالك (٥٧٤٢) .

«الطبيب»: في قوله (ﷺ): «إن الله طيب؛ لا يقبل إلا طيبًا»(١٠).

(١) أخرجه مسلم (١٠١٥) من حديث أبي هريرة (فيلشي) قال:قال رسول الله (ﷺ):

اأيها الناس إن الله طيب لا يقبل إلا طيبًا، وإن الله أصر المؤمنين بما أمر به المرسلين فقال: ﴿يا أيها المرسل كلوا من الطيبات واعملوا صالحًا، إني بما تعملون عليم﴾، وقال: ﴿يا أيها الذين آمنوا كلوا من طيبات ما رزقناكم﴾.

ثم ذكر الرجل يطيل السفر أشعث أغبر يمد يديه إلى السماء يا رب يا رب ومطعمة حرام ومشربه حرام، وملبسه حرام وغذي بالحرام، فأنى يستجاب لذلك ؟».

#### (٢) صعيح.

أخرجه الترمذي (١٣١٤)، وأحمد (٣ / ٢٨٦)، والدارمي (٢٥٨٧)، والبيه في «السنن الكبري» (٦ / ٢٩).

من طريق حماد بن سلمة، قال: أخبرنا قتادة وثابت وحميد عن أنس بن مالك ( وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَل قال: الخلا السعير بالمدينة على عهد رسول الله ( قطل الناس يا رسول الله غلا السعر، سعر لنا فقال رسول الله ( قطل ): اإن الله هو المسعر القابض الباسط الرزاق، إني الأرجو أن ألقى الله عز وجل، وليس أحد منكم يطلبني بمظلمة في دم والا مال؛ واللفظ الاحميد. وأخرجه أحيمد (٣ / ١٥٦) بدون ذكر حميد.

#### ورواه عن حماد بن سلمة جماعة، وهم:

عفسان بن مسلم، وحجاج بن المنهسال، وسريج، ويونس ابن محسمد، وعمرو بن عسون، وأشار محققو مسند أحمد (طبعة الرسالة) أنه وقع في نسختين «الرَّارَق» بدلاً من الرَّرَّاق .

قلت، بل هي ثابت عن حماد أيضًا، فيقد روى الحديث عنه جماعة بلفظ: "إن الله هو المسعر القابض الباسط الرازق، وهم: عفان بن مسلم، وحجاج بن المنهال، وموسى بن إسماعيل، وعبد الواحد بن غياث، وهدبة بن خالد .

أخرجه أبو داود (٣٤٤٥)، وابن ماجة (٢٢٠٠)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (٦ / ٢٩)، وأبو يعلى (٢٨٦١)، وابن حبان (٤٩٣٥).

وكما ترى، فإن عفان وحجاج رويا الحديث عن حـماد بن سلمة على الوجهين وتابعهما على كلا الوجهين جماعة، والطرق إليهما ثابتة، نما يؤكد ثبوتهما عن حماد، والله أعلم .

وأشار إلى هنذا الحلاف الإمام البيهقي (رحمه الله) في «السنن الكبرى» (٦ / ٢٩) فبعد أن أخرج الحديث باللفظ الأول أتى: برواية موسى بن إسماعيل وقال: بنحوه، إلا أنه قال: ﴿إن الله (عز= «الهقدم الهؤخر»: جاء في دعاء النبي ( الله الله المقدم، وأنت المقدم، وأنت المؤخر »(١).

«الهدسن»: جاء في قــول رسول الله (ﷺ): ﴿إِن الله (عــز وجل) محــسن كتب الإحسان على كل شيء، فإذا قتلتم فأحسنوا القتلة»('').

= وجل هو الخالق القابض، الباسط، الرازق، المسعر»، وأشار إلى رواية أبي داود.

قال الترمذي \_ عقب إخراجه \_: هذا حديث حسن صحيح .

وقال الحافظ في االتلخيص؛ (٣/ ١٤): إسناده على شرط مسلم .

وللحديث طرق أخرى عن أنس، وشواهد صن حديث أبي سعميد وأبي جمحينة، وابن عساس وغيرهم (وَتَخْفِئُ) أجمعين . انظرها في كتابنا: «أسماء الله الحسني، دراسة حديثية» .

(١) أخرجه البخاري (١٣٩٨)، ومسلم (٢٧١٩) من حديث أبي موسى (يُخْتُهُ) عن النبي (ﷺ) أنه كان يدعو بهذا الدعاء: قرب اغفر لي خطيئتي وجهلي وإسرافي في أمري كله، وما أنت أعلم به مني، اللهم اغفر لي خطاياي وعمدي وجهلي وهزلسي وكل ذلك عندي، اللهم اغفر لي ما قدمت وما أخرت وما أسررت وما أعلنت أنت المقدم: وأنت المؤخر وأنت على كل شيء قديرة.

وفي الباب عن على بن أبي طالب، أخرجه مسلم (٧٧١) .

وعن ابن عباس، أخرجه البخاري (١١٢٠) .

#### (٢) شاذ.

أخرجه عبد الرزاق (٨٦٠٣)، والطبراني في «الكبير» (٧ /رقم ٧١٢١).

من طريق إسحاق بن إسراهيم الدبري عن عبد الرزاق عن معمر عن أيوب عن أبي قلابة عن أبي الأشعث عن شداد بن أوس، قال: "حفظت من رسول الله (ﷺ) النتين، قال: إن الله محسن يحب الإحسان إلى كل شيء، فإذا قتلتم فأحسنوا القيتلة، وإذا ذبحتم، فأحسنوا الذبح، وليحد أحدكم شفرته، وليرح ذبيحته .

قلت: وتفرد بهذا اللفظ (قوله: إن الله محسن) إسحاق بن إبراهيم الدبري .

وهو راويه عبد الرزاق، سمع منه تصانيفه، وهو ابن سبع سنين أو نحوهما وسماعه صحيح . قال الحاكم: سألت الدارقطني عن إسحاق الدبري: أيدخل في الصحيح ؟ قال: إي، والله، هو

صدوق، ما رأيت فيه خلافًا .

وسماع الدبري من عسيد الرزاق كان بآخره بعدما عسمي، وكان يلقن فيتلفن، فوقسعت المناكير في رواياته .

ولكن فرق أهل العلم بين الأحاديث التي رواها عنه في التصانيف، فصححوها ولم يبالوا بتغير=

عبد الرزاق لكونه إنما حدثه من كتبه لا من حفظه .

مبه ما كان في لحمد التصانف، فهي التي وقع فيسها المناكبر، لأجل سماعه مسته بعد الاختلاط، قال ابن الصلاح في نوع المختلطين من علوم الحديث:

ذكر أحمد أن عبد الرزاق عمي، فكان يلقن فينلقن فسماع من سمع منه بعدما عمي لا شيء، قال ابن الصلاح: وقد وجدت فيما روى عن الدبري عن عبد الرزاق أحاديث أستنكرها جدًا، فأحلت أمرها على الدبري؛ لأن سماعه منه متأخر جدًا، والمناكير التي تقع في حديث الدبري إنما سببها أنه سمع من عبد الرزاق بعد اختلاطه، فما يوجد من حديث الدبري عن عبد الرزاق في مصنفات عبد الرزاق في لا يلحق الدبري منه تبعه إلا إن صحف أو حرف، وإنما الكلام في الاحاديث التي عند، في غير التصائيف فهي التي فيها المناكير وذلك لاجل سماعه منه في حالة الاختلاط، والله أعلم.

ومع هنذا فيإن له أحرقًا الخطأ فيها، وصحفها في المصنف عبد الرزاق؛ فذكر الحافظ الذهبي (رحمه الله) أن في مرويات الحافظ أبي بكر بن خير الأشبيلي كتــاب الحروف التي أخطأ فيسها الديري وصحفها في مصنف عبد الرزاق للقاضي محمد بن أحمد بن مفرج القرطبي.

وقد خالفه إمام أهل الحديث الإمام أحمد بن حنبل والثقة المأمون محمد بن رافع القشيري.

فروياه عن عبد الرزاق، عن معسم، عن أيوب، عن أبي قلابة، عن أبي الأشعث، عن شداد بن أوس، قال: حفظت من رسول الله ( الله الله عن أنه قال: ﴿إِنَّ الله (عز وجل ) كتب الإحسان على كل شيء، فإذا قتلتم فأحسنوا القتلة، وإذا ذبحتم فأحسنوا الذبح، ولبحد أحدكم شفرته ثم لبرح ذبيحته ا دون ذكر : إن الله محسن.

أخرجه أحمد في «المسند» (١٢٣/٤)، والنسائي (٤٤٢٥).

#### ونما يؤكد شذوذ هنذه اللفظة:

١ ـ متابعة كل من: سفيان بن عيينة، ووهيب بن خالد، وحماد، وأشعث بن سوار، كلهم لمعمر
 عن أيوب مثل حديث أحمد.

أخرجه الطبراني في «الكبير» (٧/ رقم ٧١٢) وأبي عوانة في «مسنده» رقم (٧٧٤٣ ، ٣٧٧٣ ، ٧٧٤٣ ، ٥٧٧٤ ، ٥٧٧٤ ، ٥٧٧٤ ، ٥٧٧٤ .

٢ ـ متابعة خالد الحذاء لأيوب ، عن أبي قلابة ، عن أبي الأشعث ، عن شداد بن أوس به . (مثل حديث الجماعة عن أيوب) .

أخرجه مسلم (١٩٥٥) ، وأبو داود (٢٨٠٧)، والترمذي (١٤٠٩)، والنسائي (١٤٠١)، وَعَلَمُ عَلَمُكُمَّ ، ٤٤٢٤، ٤٤٢٦)، وابن ماجة (٣١٧٠)، وأحمد (١٢٣/٤ ، ١٢٤، ١٢٥)، والدارمي (٢٠١٣)=

= وعبد الرزاق (٨٦٠٤)، والبيهقي في «السنن الكبرئ» (٨/ ٦٠ ـ ٦١)، (٩/ ٦٨)، وغيرهم. ٣ ـ متابعة عاصم الاحول لايوب وخالد عن أبي قلابة به.

أخرجه الطبراتي في "الكبير" (٧/ رقم ٧١٢٣).

وبهنذا يتبين شذوذ هنده اللفظة في حديث شداد بن أوس (يُؤيِّه) وأن الصواب من حديث أيوب وخالد قوله (ﷺ): ﴿إِنَّ اللهُ (عز وجل) كستب الإحسان على كل شيء ... \* الحديث دون إثبات اسم «المحسن» لله (تعالى)، والله أعلم.

قلت: وقد ورد ذكر «المحسن» كاسم لله (تعالى) في حديثين آخرين، وهما:

#### ١ \_ حديث أنس.

أخرجه ابن أبي عاصم في «الديات» (ص ٥٢)، والطبـراني في «الأوسط» (٥٧٣٥)، وابن عدي في «الكامل» (٧/ ٣٠٥\_ ٣٠٦)، وأبو نعيم في «أخبار أصبهان» (٧٦/٢).

كلهم من طريق محمد بن بلال، عن عمران القطان، عن قتادة، عن أنس، قال: قال رسول الله (على من طريق محمد بن بلال، عن عمران القطان، عن قتادة وجل) محسن؛ يحب الإحسان. قال الطبراني عقب إخراجه: لم يرو هذين الحديثين عن قتادة إلا عمران القطان، تفرد بهما محمد ابن بلال.

**قلت**؛وعمران القطان: صدوق يهم، كما قال البخاري وتابعه الحافظ في <sup>و</sup>التقريب، أما محمد بن بلال فإنه يُغرب خاصة في حديثه عن عمران القطان.

قال ابن عدي: يغرب عن عسمران، وله عن غير عمران أحاديث غوائب، وليس حديثه بالكثير، وأرجو أنه لا بأس به، وذكره العشيلي في االضعفاءا، وقال: عن همام: وعسمران القطان بصري يهم في حديثه كثيرًا.

وأورد الحديث ابن عدي في اترجمته،

فحديث هنذا حال رواته لا يصح الاحتجاج بمثله، ولا حتى الاعتبار به.

#### ٢ ـ حديث سمرة:

أخرج ابن عدي في «الكامل» (٨/ ١٧٥) قال: حدثنا محمد بن أحسد بن الحسين الأهوازي، ثنا جعفر بن محمد بن حبيب ثنا عبد الله بن رشيد، ثنا مجاعة بن الزيسير، أبو عبيدة عن الحسن، عن سمرة، قال: قال رسول الله (ﷺ): ﴿إِن الله (عز وجل) محسن، فأحسنوا. فإذا قتل أحدكم؟ فليكرم قاتله، وإذا ذبح فليحد شفرته وليرح ذبيحته».

قلت: وهنذا حديث شديد الضعف، وذلك لأمور:

۱ محمد بن أحمد بن الحسين الأهوازي شيخ ابن عدي، يُعرف بالجريجي، قال عنه ابن عدي:
 كتبت عنه به السشر كان يقيم بها، ضعيف، يحدث عمن لم يرهم، سألت عنه عبدان؟ فقال:
 كذاب، كتب عنى حديث ابن جريج، وادعاها عن شيوخى.

«الهعطى»: جاء في قول رسول الله (ﷺ): "إنما أنا قاسم، والله معطى»".

«الهنان»؛ جماء في قبول رسول الله (ﷺ) «يا منان! بديع السمسوات والأرض... »(").

= قال ابن عدي: وأخرج إليَّ الجريجي حــدبث ابن جريج مجموعًا فوجدته كــما قال عبدان عن شــوخه.

٢ \_ جعفر بن محمد بن حبيب لم أجد فيه جرحًا ولا تعديلاً.

٣ ـ عبد الله بن رشيد، قال البيهقي: لا يحتج به، وذكره ابن حبان في «الثقات» وقال: مستقيم الحديث.

٤ ـ مجاعة بن الزبير، قال أحمد: لم يكن به بأس في نفسه، وضعفه الدارقطني، قال ابن عدي: هو ممن يحتمل يكتب حديثه. ذكره العقبلي في «الضعفاء» ونقل قول شعبة إنه كان صواحًا قوامًا، ثم نقل عن عبد الصمد بن عبد الوارث أن مجاعة كان جار شعبة، وكان من العرب، فكان شعبة لا يعتمد عليه، فإذا سئل عنه قال: كثير الصوم والصلاة، وقال ابن خراش: ليس مما يعتبر به، وذكر الحديث ابن عدي في «ترجمته».

وعليه، فلا يصح أن نشبت لله (تعالى) اسمًا من أسمائه المحسن بمثل هذه الأحاديث، ولا يمكن بحال أن يقوي بعضها بعضًا فهي تدور بين شذوذ أو خطأ أو ضعف شديد، وقد مر بك أن ما كان هذا حاله، فلا يشهد بعضه لبعض، أو يقوي بعضه بعضًا، وأقوال أهل العلم في هذا أكثر من أن تحصيه، والله أعلم.

(١) أخرجه البخاري (٣١١٦).

من طريق الزهري عن حميد بن عبد الرحمن، أنه سمع معاوية (وَلَيْقُ) يقول: قال رسول الله (عَلَيْهُ): امن يرد الله به خيراً يفضهه في الديس، والله المعطي، وأنا القاسم، ولا تزال هنذه الأمة ظاهرين على من خالفهم حتى يأتي أمر الله، وهم ظاهرون».

وقد ورد عند البخاري (٧٣١٢)، ومسلم (١٠٣٧) بلفظ: «إنما أنا قاسم، ويعطي الله».

#### (٢) صحيح لطرقه.

أخسرجه أبو داود (١٤٩٠)، والنسسائي (١٢٩٩)، وأحسمند (١٥٨/٣ ، ٢٤٥)، والبخساري في «الآدب المفسرد» (٧٠٥)، وابن المبسارك في «الزهد» (١١٧١)، وابن حسبان (٨٩٣)، والحساكم في «المستدرك» (١/٣/٠ ــ ٤٠٥)، والطبراني في «الدعاء» (١١٦).

كلهم من طريق خلف بن خليفة ، عن حقص بن أخي أنس، عن أنس بن مالك، كنت مع =

= رسول الله (ﷺ) جالسًا (يعني: ورجل قائم يصلي)، فلما ركع وسجد وتشهد دعا، فقال في دعائه: اللهم! إني اسألك بأن لك الحمد، لا إلله إلا أنت، المنان، بديع السمنوات والأرض، يا ذا الجلال والإكرام، يا حي! يا قيوم! إني أسألك ... فقال النبي لاصحابه: «تدرون بما دعا؟» قالوا: الله ورسوله أعلم، قال "والذي نفسي بيده! لقد دعا الله باسمه العظيم، الذي إذا دُعي به أجاب، وإذا سئل به أعطى».

ورواه عن خلف جماعة ، وهم: عبد الرحمن بن عبيد الله، وسعيد بن منصور، وعلي، وحسين ابن محمد، وقتيبة بن سعيد، ونوح، وأحمد بن إبراهيم الموصلي، وعفان بن مسلم.

ووقع في رواية البخاري والحاكم بدون ذكر \*المنان\*.

ووقع في رواية ابن حبان ﴿لاَ إِلَنَّهُ إِلَّا أَنْتَ! الْحَنَانَ، الْمُنَانَ\* بزيادة الحنان.

وراوي هنـذه الرواية عــن خلف بن خليفة هو قــتيبــة بن سعيــد، وقد روي الحديث عــند النـــاني موافقًا للجماعة (بدون ذكر المنان)، والطرق إليه صحيحة.

قلت؛ ولعل الخلاف في ذلك من خلف بن خليفة، فإن فيه كلامًا يسبر، وقد اختلط بآخره، إلا أنه قد توبع على اللفظ الأول (رواية الجماعة شنه) تابعه كل من :

#### ١. انس بن سيرين عن انس بن مالك به.

أخرجه أحسمد (٣/ ١٢٠) وابن أبي شبية (٣٩٦٦)، وابسن ماجة (٣٨٥٨) من طريق وكبع، عن أبي خزيمة، عن أنس بن سيرين، عن أنس بن مالك به، (مع خلاف يسير في الالفاظ وتقديمًا وتأخيرًا).

وأبو خزيمة هنذا إما أن يكون نصر بن مرداس العبدي، وعليه فيكون الحديث حسن الإسناد.

أو يكون هو يوسف بن ميمون الصباغ، وقد ضعفه أهل الشأن.

ورجع الحافظ المزي كمونه العبدي، حيث رصن في "تهذيب الكمال؛ لروايته عن أنس بسن سيرين ورواية وكيع عشه برمز "ق" أي عند ابن ماجه، ولم يرمز ليموسف بن ميممون بشيء من ذلك، وهنذا مصير منه إلى ترجيح كونه نصر بن مرداس العبدي، والله أعلم.

#### ٢. إبراهيم بن عبيد بن رفاعة عن أنس.

أخرجه أحمد (٣/ ٢٦٥)، والطبراني في «الصغير» (١٠٣٨) من طريق محمد بن إسحاق، عن عبد العزيز بن مسلم مولى أل رفاعة بن رافع، عن إبراهيم بن عبيد بن رفاعة بن رافع، عن أنس به.

وقد صرح ابن إسحاق بالتحديث عند الطبراتي.

وعبد العزيز بن مسلم قال عنه الحافظ في االتقريب؛ مقبول، أي: إن تُوبع، وإلا فلين.

«الوتر»: جاء في قول رسول الله (ﷺ): "إن الله وتر؛ يحب الوتر» (١٠٠٠). \*\*

### قال المؤلف (رحمه الله)

هذا ما اخترناه بالتتبع، واحد وثمانون اسمًا في كتاب الله (تعالين) وثمانية عشر اسمًا في سنة رسول الله (ﷺ)(٢).

وإن كان عندنا تردد في إدخــال «الحفي»؛ لأنه إنما ورد مقيــدًا في قوله (تعالىٰ) عن إبراهيم: ﴿إِنَّهُ كَانَ بِي حَفِيًّا﴾<sup>(٣)</sup>[مريم: ٤٧].

وكذلك «المحسن»؛ لأننا لم نطلع على رواته في «الطبراني»، وقد ذكره شيخ الإسلام من الأسماء.

= وقد ثابعه عباض بن عبد الله الفهري (على ضعف فيه) أخرجه الحاكم (١/٤٠٥) من رواية ابن وهب عنه.

وقد تكلم الساجي في رواية ابن وهب عنه.

وقد ورد ذكر اسمه (تعالمئ): «المنان» في أحاديث أخر من حديث أبي هريرة، وجابر ، وأنس (رهيم) وانظرها في كتابنا: «أسماء الله الحسنى: دراسة حديثية».

(١) أخرجه البخاري (٦٤١٠)، ومسلم (٢٦٧٧) من حديث أبي هريرة (﴿ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ (﴿ اللهِ اللهِ (﴿ اللهِ اللهِ (﴿ اللهِ اللهِ اللهِ (﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ (﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

وانظر ما حررناه في كتابنا ﴿أسماء الله الحسنين: دراسة حديثية؟.

(٣) ولكونه لم يرد إطلاقه، إنما ورد مقيلًا كما في الآية، لـم يثبته جمع من أهل العـلم، وأثبته ابن
 العربي، والقرطبي، وابن حجر، وابن الوزير (رحمهم الله).

ومن أسماء الله (تعالى) ما يكون مضافًا مثل: «مالك الملك ذي الجلال والإكرام»(١).

# الشرح

فهنذا ما اخترناه من أسماء الله (تعالى)، وهي تسعة وتسعون اسمًا، فمن أحصى تسعة وتسعين اسمًا لله دخل الجنة.

وإحصاؤها قبيل: هو إدراكها لفظًا ومعنى، والتعبد لله (تعالى) بمقتضاها.

ومن إحصائها كذلك: دعاء الله (عز وجل) بها؛ لأنه (تعالى) أمر بذلك، في قوله: ﴿وَلِلَّهِ الأَسْمَاءُ الْحُسْنَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا ﴾ (٢) [الأعراف: ١٨٠].

(١) ذهب جمع من أهل العلم إلى اعتبار الأسماء المضافة ضمن الأسماء الحسنى.

#### قَالَ شَيخَ الإسلام ابنَ تيمية في مجموع الفتاوي، (٤٨٥/٢٢):

ومن أسمائه التي ليست في هذه التسعية والتسعين (أي: الواردة في حديث الترمذي): اسمه: السبوح ... وكذلك أسماؤه المضافة مثل: أرحم الراحمين، وخير الغافرين، ورب العالمين، ومالك يوم الدين، وأحسن الخالقين، وجامع الناس ليوم لا ريب فيه، ومقلب القلوب، وغير ذلك مما ثبت في الكتاب والسنة، وثبت في الدعاء بها بإجماع المسلمين.

(٢) اختلف أهل العلم في المراد بالإحصاء المذكور في الحديث، فقيل: المراد به الإحاطة بمعانبها، وقيل: العمل بمقتضاها مع فقه معانيها، وقبل: المراد عدها حتى يستوفيها حفظًا، وبكل قال فريق من أهل العلم.

وقد تتبع الحافظ ابن حجر (رحمه الله) مــذاهب العلماء في ذلك فقال (رحمه الله) في «الفتح» (٢٢٨/١١):

#### قال الخطابي: الإحصاء في مثل هنذا يحتمل وجوها:

أحدها: أن يعدها حتى يستوفيها، يريد أنه لا يقتصر على بعضها لكن يدعو الله بها كلها، ويثني عليه بجميعها فيستوجب الموعود عليها من الثواب.

ثانيها: المراد بالإحصاء الإطاقة كقوله (تعالى): علم أن لن تحصوه، ومنه حديث: ﴿استقيموا=

= ولن تحصوا الي: لن تبلغوا كنه الاستقامة، والمعنى من أطاق القيام بحق هنده الأسماء والعمل مقتضاها . هم أن بعنب معاتبها فيلزم نفسه بواجبها فإذا قال الوزاق، وثق بالوزق، وكذا سائر الأسماء.

ثالثها: المراد بالإحصاء الإحاطة بمعانيها من قول العسرب: فلان ذو حصاة، أي ذو عقل ومعرفة. انتهى ملخصًا.

وقال القرطبي، المرجو من كرم الله (تعالى) أن من حصل له إحصاء هذه الاسماء على إحدى هذه المراتب مع صحة النية أن يدخله الله الجنة وهذه المراتب الشلاثة للسابقين والصديقين وأصحاب اليمين.

**وقالغيرد:** معنى أحصاها: عرفها؛ لأن العارف بها لا يكون إلا مؤمنًا والمؤمن يدخل الجنة . **وقيل:** معناه عدها معتقدًا؛ لأن الدهري لا يعترف بالخالق والفلسفي لا يعترف بالقادر .

وقيل: أحصاها يريد بها وجه الله وإعظامه.

وقيل: معنى أحصاها: عمل بها، فإذا قال الحكيم مثلاً سلم جميع أوامره؛ لأن جميعها على مفتضى الحكمة وإذا قال القدوس؛ استحضر كونه منزها عن جميع النقائص وهذا اختيار أبي الوفا ابن عقيل.

وقال ابن بطال: طريق العمل بها أن الذي يسوغ الاقتداء به فيها كالرحيم والكريم فإن الله يحب أن يرئ حلاها على عده، فلبمرن العبد نفسه على أن يصح له الاتصاف، بها وما كان يختص بالله (تعالى) كالجبار والعظيم، فيجب على العبد الإقرار بها، والخضوع لها، وعدم التحلي بصفة منها وما كان فيه معنى الوعد نقف منه عند الطمع والرغبة وما كان فيه معنى الوعيد نقف منه عند الخشية والرهبة، فهنذا معنى أحصاها وحفظها.

ويؤيد، أن من حفظها عدًا وأحصاها سردًا ولم يعمل بها يكون كمن حفظ القرآن ولم يعمل بما فيه وقد ثبت الحبر في الخوارج أنهم يقرؤون العرآن ولا يجاوز خناجرهم.

قلت: والذي ذكره مقام الكمال ولا يلزم من ذلك أن لا يرد الثواب لمن حفظها وتعبد بتلاوتها والدعاء بها، وإن كان متلبسًا بالمعاصي كسما يقع مثل ذلك في قارئ القرآن سواء فإن القارئ ولو كان مثلبسًا بمعصية غيسر ما يتعلق بالقراءة يئاب على تلاوته عند أهل السنة، فليس ما بحثه ابن بطال بدافع لقول من قال: إن المراد: حفظها سردًا ، والله أعلم.

**وقال النووي:** قال البخاري وغيره من المحقفين: مسعناه حفظها وهندًا هو الأظهر؛ لثبوته نصاً في الحبر وقال في «الأذكار» هو قول الأكثرين.

وقال ابن الجوزي، لما ثبت في بعض طرق الحديث من حفظها بدل أحصاها، اخترنا أن المراد: العد=

= أي: من عدها ليستوفيها حفظًا.

قلت؛ وقيه نظر؛ لأنه لا يلزم من مجيئه بلفظ حفظها تعين السرد عن ظهر قلب، بل يحتمل الحفظ المعنوي.

**وقيل:** المراد بالحفظ حفظ القرآن؛ لكونه مستوفيًا فمن تلاه ودعا بما فيه من الاسماء حصل المقصود، قال النووي: وهنذا ضعيف.

وقيل: المراد من تتبعها من القرآن.

وقال ابن عطية، معنى أحصاها : عدها وحفظها ويتضمن ذلك الإيمان بها، والتعظيم لها، والرغبة فيها والاعتبار بمعانيها.

**وقال الأصيلي:** ليس المراد بالإحصاء عدها فقط؛ لأنه قد يعدها الفاجر، وإنما المراد: العمل بها. **وقال أبونعيم الأصبهائي:** الإحصاء المذكور في الحديث ليس هو التعداد وإنما هو العمل والتعقل بمعاني الأسماء والإيمان بها.

وقال أبو عمر الطلمتكي: من تمام المعرفة بأسماء الله (تعالى) وصفاته التي يستحق بها الداعي والحافظ ما قال رسول الله ( المعرفة بالأسماء والصفات، وما تتضمن من الفوائد وتدل عليه من الحقائق ومن لم يعلم ذلك لم يكن عمالًا لمعاني الأسماء ولا مستفيدًا بذكرها ما تدل عليه من المعاني.

#### وقال أبو العباس بن معد: يحتمل الإحصاء معنيين:

أحدهما: أن المراد تتبعها من الكتاب والسنة؛ حتى يحصل عليها.

والثاني: أن المراد أن يحفظها بعد أن يجدها محصاة.

قال : ويؤيده أنه ورد في بعض طرقه من حفظها، قال: ويحتمل أن يكون (هي أطلق أولا قوله: "من أحصاها دخل الجنة؛ ووكل العلماء إلى البحث عنها ثم يسر على الامة الأمر فألقاها إليهم محصاة ، وقال: من حفظها دخل الجنة.

قلت: وهنذا الاحتمال بعيد جدًا؛ لأنه يتوقف على أن النبي (ﷺ) حدث بهنذا الحديث مرتين إحداهما قبل الاخرى، ومن أبن يثبت ذلك ومخرج اللفظين واحد وهو عن أبي هريرة والاختلاف عن يعض الرواة عنه في أي اللفظين، قاله.

قال: وللإحصاء معان أخرى منها الإحصاء الفقهي، وهو العلم بمعانيها من اللغة وتنزيهها على الوجوه التي تحملها الشريعة ومنها الإحصاء النظري وهو أن يعلم معنى كل اسم بالنظر في الصيغة ويستدل عليه يأثره الساري في الوجود فلا تمر على مسوجود إلا ويظهر لك فيه معنى من معاني الأسماء، وتعسرف خواص بعضها وموقع القبيد ومقتضى كل اسم، قبال: وهنذا أرفع مراتب الإحصاء، قال: وقام ذلك أن يتوجه إلى الله (تعالى) من العمل الظاهر والباطن بما يقتضيه=

# قال المؤلف (رحمه الله)

# القاعدة السابعة: الإلحاد في أسماء الله (تعالى) هو الميل بها عما يجب فيها ™. وهو أنواع:

### الأول: أن ينكر شيئًا منها أو مما دلت عليه من الصفات والأحكام.

كما فعل أهل التعطيل من الجهمية وغيرهم. وإنما كان ذلك إلحادًا لوجوب الإيمان بها وبما دلت عليه من الأحكام والصفات اللائقة بالله، فإنكار شيء من

على اسم من الاسماء فيعبد الله بما يستحقه من الصفات المقدسة التي وجبت لذاته قال فمن حصلت له جميع مراتب الإحصاء حصل على الغاية ومن منح منحى من مناحيها فثوابه يقدر ما نال والله أعلم.

### ونقل (رحمه الله) عن ابن بطال قوله:

الإحصاء يقع بالقول ويقع بالعمل، فالذي بالعمل أن لله أسماء يختص بها كالأحد والمتعال والقدير وتحوها فيجب الإقرار بها والخضوع عندها وله أسماء يستحب الاقتداء بها في معانيها كالرحيم والكريم والعفو ونحوها، فيستحب للعبد أن يتحلى بمعانيها ليؤدي حق العمل بها فبهنذا يحصل الإحصاء العملي.

وأما الإحصاء القولي فيحصل بجمعها والسؤال بها ولو شارك المؤمن غيره في العد والحفظ فإن المؤمن يمتاز عنه بالإيمان والعمل بها» "فتح الباري» (١٣/ ٣٩٠).

واختار ابن قيم الجوزية (رحمه الله) أن الإحصاء على ثلاث مراتب فقال (رحمه الله) في «البدائع» (١/ ١٧١):

بيان مواتب إحصاء أسمائه التي من أحصاها دخل الجنة، وهنذا هو قطب السعادة، ومدار النجاة والفلاح:

المرتبة الأولى: إحصاء الفاظها وعددها.

المرتبة الثانية : فهم معانيها ومدلولها.

المرتبة الثالثة: دعاؤه بها كما قال (تعالىٰ) ولله الأسماء الحسنى فادعوه بها.

(١) ذكر هنذه القاعدة ابن قيم الجوزية في "بدائع الفوائد" (١/ ١٧٩).

ذلك ميل به عما يجب فيها.

#### الثاني؛ أن يجعلها دالة على صفات تشابه صفات المخلوقين.

كما فعل أهل التشبيه، وذلك لأن النشبيه معنى باطل لا يمكن أن تدل عليه النصوص، بل هي دالة على بطلانه، فجعلها دالة عليه ميل بها عما يجب فيها.

#### الثالث: أن يسمى الله (تعالى) بما لم يسم به نفسه.

كتسمية النصارى له: (الأب)، وتسمية الفلاسفة إياه (العلة الفاعلة)، وذلك لأن أسماء الله (تعالى) توقيفية، فتسمية الله (تعالى) بما لم يسم به نفسه ميل بها عما يجب فيها، كما أن هذذه الأسماء التي سموه بها نفسها باطلة ينزه الله (تعالى) عنها.

#### الرابع: أن يشتق من أسمائه أسماء للأصنام.

كما فعل المشركون في اشتقاق العزى من العزيز، واشتقاق اللات من الإله، على أحد القولين، فسموا بها أصنامهم؛ وذلك لأن أسماء الله (تعالى) مختصة به، لقوله (تعالى): ﴿ وَلله الأَسْمَاءُ الْحُسْنَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا ﴾ [الأعراف: ١٨]. وقوله: ﴿ الله الأَسْمَاءُ الْحُسْنَىٰ ﴾ [طه: ٨]. وقوله: ﴿ لَهُ الأَسْمَاءُ الْحُسْنَىٰ ﴾ [طه: ٨]. وقوله: ﴿ لَهُ الأَسْمَاءُ الْحُسْنَىٰ ﴾ [الحشر: ٢٤]. في السَّمُوات والأرض ﴾ [الحشر: ٢٤]. فكما اختص بالعبادة وبالألوهية الحق، وبأنه يسبح له ما في السموات والأرض فهو مختص بالأسماء الحسنى، فتسمية غيره بها على الوجه الذي يختص بالله فهو مختص بالأسماء الحسنى، فتسمية غيره بها على الوجه الذي يختص بالله (عز وجل) ميل بها عما يجب فيها.

والإلحاد بجميع أنواعه محرم؛ لأن الله (تعالى) هـدد الملحدين بقوله: ﴿ وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ سَيُجْزُونَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الاعراف: 1٨٠].

ومنه ما يكون شركًا أو كفرًا حسبما تقتضيه الأدلة الشرعية.

# الشرح

الإلحاد في «اللغة» هو: الميل، ومنه: اللحد في القبر؛ لأنه مائل إلى جانب

منه، وأما الإلحاد في أسماء الله الذي نهى الله عنه فقال: ﴿ وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحَدُونَ فَي أَسْمَائِه ﴾ [الأعراف: ١٨٠]، فهو الميل بها عما يجب فيها، فمن سمى الله (تعالى) بغيم ما سمى به نفسه كان ملحدًا في أسماء الله؛ لأن الواجب هو الاقتصار على ما ورد به النص؛ لأن أسماء الله (تعالى) توقيفية، ومن أثبت الأسماء ونفى ما تضمنته من الصفات فهو كذلك ملحد فيها؛ لأن الواجب إثبات الأسماء وما تضمنته من الصفات.

والإلحاد بجميع أنواعه محرم؛ لأن الله تهدد الملحدين بقوله: ﴿ وَ فَرُوا الّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ سَيُجْزُونَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٨٠]. ومن الإلحاد ما يكون شركًا أو كُفرًا حسبما تقتضيه الأدلة الشرعية.

وكذلك إذا قال قائل: أنا أثبت أن الله سميع بصير، لكن أقول: إن سمعه وبصره كسمع وبصر الآدمي.

قلنا: هنذا إلحاد؛ لأن أسماء الله (تعالى) لا تدل على هنذا المعنى بل إن النصوص وردت محذرة من التمثيل والتشبيه('').

#### إذا عرف هذا، فالإلحاد في أسمانه (تعالى) أنواع،

أحدها: أن يسمي الأصنام بها، كتسميتهم اللات من الإلهية، والعزئ من العزيز، وتسميتهم

 <sup>(</sup>١) كلام الشيخ هنا مستقى من كلام ابن قيم الجوزية (رحمه الله) في «البدائع» وإليك نص كلامه
قال (تعالى): ﴿ وَلَلْهُ الأسماءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا وَدْرُوا الّذِينَ يُلْحَدُونَ فِي أَسْمَالُهُ سَيْجُوْونَ مَا كَانُوا
يَعْمَلُونَ ﴾ [الاعراف: ١٨٠].

والإلحاد في أسمائه: هو العدول بها وبحفائقها ومعانيها عن الحق الثابت لها وهو مأخوذ من الميل كما يدل عليه مادته \*ل ح دا فمنه اللحد وهو الشق في جانب القبر الذي قد مال عن الوسط، ومنه الملحد في الدين المائل عن الحق إلى الباطل.

قال ابن السكيت: الملحد الماثل عن الحق المدخل فيه ما ليس منه.

ومنه الملتحد وهو مفتعل من ذلك وقبوله (تعالى): ﴿ولن تجد من دونه ملتحدًا﴾ أي: من تعدل إليه وتهرب إليه وتلجئ إليه وتبتهل فتميل إليه عن غيره، تقول العرب التحد فلان إلى فلان إذا عدل إليه.

الصنم إليها، وهنذا إلحاد حقيقة، فإنهم عدلوا بأسمائه إلى أوثانهم وآلهتهم الباطلة.

الثاني: تسميته بما لا يليق بجلاله كتسمية النصارئ له: أبًّا، وتسمية الفلاسفة له: موجبًا بذاته، أو علة فاعلة بالطبع ونحو ذلك.

وثالثها: وصفه بما يتعالى عنه، ويتقدس من النقائص كقول أخبث اليهود: إنه فقير، وقولهم: إنه استراح بعد أن خلق خلقه.

وقولهم: ﴿ يَدَ الله مَعْلُولَةً ﴾ وأمثال ذلك، مما هو إلحاد في أسمائه وصفاته.

ورابعها: تعطيل الاسماء عن معانيها، وجحد حقائقها كقول من يقول من الجهمية وأتباعهم: إنها ألفاظ مجردة، لا تتضمن صفات، ولا معاني، فيطلقون عليه اسم : «السميع، والبصير، والحني، والرحيم، والمتكلم، والمريد»، ويقولون: لا حياة له، ولا سمع، ولا يصر، ولا كلام، ولا إرادة نقوم به، وهدذا من أعظم الإلحاد فيها عقلاً، وشرعًا، ولغة، وقطرة، وهو يقابل إلحاد المشركين، فإن أولتك أعطوا أسماءه وصفاته لآلهتهم، وهنؤلاء سلبوه صفات كماله، وجحدوها، وعطلوها، فكلاهما ملحد في أسمائه شم الجهمية وفروخهم متفاوتون في هنذا الإلحاد، فمنهم الغالي، والمتوسط، والمنكوب.

وكل من جحد شيئًا عما وصف الله به نفسه، أو وصفه به رسوله؛ فقد ألحد في ذلك، فليستقل أو لستكثر.

وخامسها: تشبيه صفاته بصقات خلقه (تعالى الله عما يقول المشبهون علواً كبيراً).

فهذا الإلحاد في مفابلة إلحاد المعطلة، فإن أولئك نفوا صفة كماله، وجحدوها، وهنؤلا، شبهوها بصفات خلقه فجمعهم الإلحاد، وتسفرقت بهم طرقه، وبَرَّا الله أنباع رسوله وورثته القائمين بسته عن ذلك كله، فلم يصفوه إلا بما وصف به نفسه، ولم يجحدوا صفاته، ولم يشبهوها بصفات خلقه، ولم يعدلوا بها عما أنزلت عليه لفظا ولا معنى بل أثبتوا له الاسماء والصفات، ونفوا عنه مشابهة المخلوقات فكان إثباتهم بريئا من التشبيه، وتنزيههم خليًا من التعطيل، لا كمن شبه حتى كانه يعبد صنمًا، أو عطل حتى كأنه لا يعبد إلا عدمًا.

وأهل السنة وسط في النحل، كما أن أهل الإسلام وسط في الملل، تُوقد مصابيح معارفهم من شجرة مباركة، ويتونة، لا شرقية، ولا غربية؛ يكاد زيتها يضيء ولو لم تمسسه نار، نور على نور، يهدي الله لنوره من يشاء، فنسأل الله (تعالى) أن يهيدنا لنوره، ويسهل لنا السبيل إلى الوصول إلى مرضاته ومتابعة رسوله إنه قريب مجيب. اهد «بدائع الفوائد» (١٧٩/١)، وانظر «مدارج السالكين» (٢٩/١).



# قال المؤلف (رحمه الله)

# الفصل الثاني



# قواعد فيصفات الله (تعالىٰ)

القاعدة الأولى: صفات الله (تعالى ) كلها صفات كمال لا نقص فيها بوجه من الوجوه (``

كالحياة، والعلم، والقدرة، والسمع، والبصر، والرحمة، والعزة، والحكمة، والعلو، والعظمة، وغير ذلك.

#### وقد دل على هذا السمع والعقل والفطرة:

#### أما السمع:

فمنه قوله (تعالى): ﴿ لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ مَثَلُ السَّوْءِ وَلِلَّهِ الْمَثَلُ الْأَعْلَىٰ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ [النحل: ٦٠]، والمثلُ الأعلىٰ هو: الوصف الأعلىٰ.

# الشرح

دليل السمع على أن الله (تعالى) موصوف بصفات الكمال قوله (تعالى): ﴿ لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ مَثَلُ السُّوْءِ ﴾ يعني : مثل النقص والعيب ﴿ وَلِلَّهِ الْمَثَلُ الأَعْلَىٰ ﴾ وله عني: الْمَثَلُ الأَعْلَىٰ ﴾ يعني: الْمَثَلُ الأَعْلَىٰ ﴾ يعني:

 <sup>(</sup>١) ذكرها ابن قيم الجوزية في ابدائع الفوائدة (١/١٧٧)، وانظر المجموع الفتاوئ لشيخ الإسلام ابن
 تهمة (١/ ٧١)، (١/ ١٣٧).

الذي لا شيء فوقه، والمثل بمعنى الوصف الأعلى، فكل صفة اتصف الله بها فهي أعلى ما تكون من صفات الكمال.

### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

#### وأما العقل:

فوجهه أن كل موجود حقيقة، فلابد أن تكون له صفة. إما صفة كمال، وإما صفة نقص. والثاني باطل بالنسبة إلى الرب الكامل المستحق للعبادة؛ ولهنذا أظهر الله (تعالى) بطلان ألوهية الأصنام باتصافها بالنقص والعجز.

فقال (تعالى): ﴿ وَمَنْ أَصُلُ مِمَنْ يَدْعُو مِن دُونِ اللَّهِ مَن لاَ يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَىٰ يَوْمِ الْقَيَامَةِ وَهُمْ عَن دُعالِهِمْ غَافَلُونَ ﴾ [الاحقاف: ٥]. وقال (تعالى): ﴿ وَالَّذِينَ يَوْمِ الْقَيَامَةِ وَهُمْ عَن دُعالِهِمْ غَافَلُونَ ﴾ [الاحقاف: ٥]. وقال (تعالى): ﴿ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مَن دُونِ اللَّهَ لَا يَخْلَقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ \* أَمُواتٌ غَيْرُ أُحَياءً وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانٌ يَبْعَثُونَ ﴾ [النحل: ٢٠ ـ ٢١].

وقال عن إبراهيم وهو يحتج على أبيه: ﴿ يَا أَبَتِ لَمْ تَعَبُدُ مَا لا يَسْمَعُ وَلاَ يُنْسِي عَنكَ شَيئًا ﴾ [مريم: ٤٢]، وعلى قومه: ﴿ أَفَتَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ مَا لا يَنفَعُكُمْ شَيئًا وَلا يَضُرّكُمْ ﴾ أَفَ لَكُمْ وَلَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ أَفَلا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ أَفَلا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ أَفَلا تَعْبُدُونَ ﴾ [الأنبياء: ٦٦ ـ ٦٧].

ثم إنه قد ثبت بالحس والمشاهدة أن للمخلوق صفات كمال، وهي من الله (تعالىٰ)، فمعطي الكمال أولى به.

# الشرح

فإذا قال لنا قائل: ما هو دليلكم على أن الله متصف بصفة الكمال؟ قلنا: كل موجود حقيقة لابد له من صفة، فإما أن تكون صفة كمال، وإما أن تكون صفة نقص، أما صفات النقص، فهي مستحيلة في حق الله (عز وجل)، وأما صفات الكمال، فهي واجبة لله، فوجب أن يكون الله موصوفًا بصفات الكمال؛ لأنه منزه عن صفات النقص.

قار: قدل: هنذا الحديم غير صواب؛ لأن الموجود قد يكون موصوفًا بصفات الكمال، أو صفات النقص، أو بصفة لا نقص فيها ولا كمال.

قلنا: هذا القسم الأخير غير صحيح؛ لأن الصفة التي لا كمال فيها، ولا نقص هي في الحقيقة: نقص؛ لأنها لغو وعبث، فالكمال أن يكون الإنسان متصفًا بالصفات النافعة المفيدة، وما لا نفع فيه ولا ضرر، فهو داخل في صفات النقص؛ ولهذا قال النبي ( على الله على تكميل الإيمان: "من كان يؤمن بالله واليوم الآخر؛ فليقل خيرًا أو ليصمت "(١).

### والدليل الثاني من العقل:

أن نقول: نحن نشاهد في المخلوق صفات كمال، والذي أعطاه هنذا الكمال هو: الله (تعالى)، فمعطي الكمال؛ أولى بالكمال، ومن كماله أنه أعطى الكمال، فهذا - أيضًا - دليل عقلي على ثبوت صفات الكمال لله (عز وجل)؛ ولهنذا استدل الله (عز وجل) على بطلان ألوهية الأصنام؛ لانها ناقصة ، فقال (سبحانه وتعالى): ﴿ وَمَنْ أَصْلُ مَمَّن يَدْعُو مِن دُونِ اللّهِ مَن لاَ يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَىٰ يَوْمِ الْقيامة وَهُمْ عَن دُعائهِمْ غَافلُونَ ﴾ [الأحقاف: ٥]. وقال (تعالى): ﴿ وَاللّه يَن يُونَ اللّه مَن لاَ يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَىٰ يَوْمُ الْقيامة وَهُمْ عَن دُعائهِمْ غَافلُونَ ﴾ [الأحقاف: ٥]. وقال (تعالى): ﴿ وَاللّه يَن يُونَ اللّه لا يَخْلَقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ﴾ أموات غَير أحياء وما يشعرون أيّان يبعثون ﴾ [النحل: ٢٠ - ٢١]. وقال إبراهيم يحاج أباه: ﴿ يَا أَبَت لَمْ تَعْبُدُ مَا لا يَسْمَعُ ولا يُسْعِرُ ولا يُعْنِي عَنك شَيْئًا ﴾ [مريم: ٢٤]، وقال محاجًا لقومه: ﴿ أَفْتَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّه مَا لا يَنفَعَكُمْ شَيْئًا وَلايَضُرُكُمْ ﴾ أَفَل لَكُمْ وَلَمَا لَقُونَ مِن دُونِ اللّه أَفلا تَعْقلُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢٦ - ٢٧].

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٤٧٥)، ومسلم (٤٧) من حديث أبي هريرة (بَوْتُيُّك).

فتبين بهنذا: أن الرب لابد أن يكون كامل الصفات، وإلا لم يصح أن يكون ربًا.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

وأما الفطرة:

فلأن النفوس السليمة مجبولة مفطورة على محبة الله وتعظيمه وعبادته، وهل تحب وتعظم وتعبد إلا من علمت أنه متصف بصفات الكمال اللائقة بربوبيته وألوهيته؟

# الشرح

أي: أن الفطرة السليمة أو النفوس المجبولة على الفطرة السليمة تحب الله، وتعظمه؛ لكماله، إذ إن المجهول لا يحب ولا يعظم، ومن علم نقصه؛ لا يُحب ولا يُعظم، فالفطرة (التي هي: محبة الله وتعظيمه) مبنية على أصل، وهو: علم الإنسان فطريًا بكمال صفات من يعبده (سبحانه وتعالى).

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

وإذا كانت الصفة نقصًا لا كمال فيها فهي ممتنعة في حق الله (تعالى) كالموت والجهل، والنسيان، والعجز، والعمى، والصمم ونحوها؛ لقوله (تعالى) : ﴿وَتُوكَلَّ عَلَى الْحَيِّ الَّذِي لا يَمُوتُ ﴾ [الفرقان: ٥٨]. وقوله عن موسى: ﴿في كتَابِ لا يَضِلُّ رَبِّي وَلاَ يَنْسَى ﴾ [طه: ٥٢]. وقوله: ﴿وَمَا كَانَ اللَّهُ لَيُعْجِزَهُ مَنْ شَيْءً في السَّمَوات وَلا في الأرْض ﴾ [فاطر: ٤٤]. وقوله: ﴿أَمْ يَحْسَبُونَ أَنَّا لا نَسْمَعُ سَرَّهُمُ وَنَجُواَهُمُ بَلَى وَرُسُلُنَا لَدَيْهِمْ يَكُنُبُونَ ﴾ [الزخرف: ١٨]. وقال النبي نَسْمَعُ سَرَّهُمُ وَنَجُواَهُمُ بَلَى وَرُسُلُنَا لَدَيْهِمْ يَكُنُبُونَ ﴾ [الزخرف: ١٨]. وقال النبي

# الشرح

فقوله عن موسى: ﴿فِي كَتَابِ لا يَضِلُّ رَبِّي وَلَا يَنْسَى﴾ [طه: ٥٦] نفي الجهل والنسيان، وقوله: ﴿أَمُّ يَحْسَبُونَ أَنَّا لاَ نَسْمَعُ سرَّهُمْ وَنَجُواَهُمْ بَلَى وَرُسُلُنَا لَدَبِهِمْ يَكْتُبُونَ﴾ نفي الصمم، وقوله: ﴿وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعْجَزَهُ مِنْ شَيْءٍ فِي السَّمَوات وَلا فِي الأَرْضِ﴾ نفي العجز.

### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

وقد عاقب الله (تعالى) الواصفين له بالنقص، كما في قوله (تعالى): ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ يَدُ اللّهِ مَغْلُولَةٌ غُلّتُ أَيْدِبِهِمْ وَلَعِنُوا بِمَا قَالُوا بَل يَدَادُ مَبْسُوطَتَانِ يُنفقُ كَيْفَ يَشَاءُ ﴾ [المائدة: ٦٤].

وقوله: ﴿ لَقَدْ سَمِعُ اللَّهُ قَوْلَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ فَقِيرٌ وَنَحْنُ أَغْنِياءُ سَنَكْتُبُ مَا قَالُوا وَقَتْلَهُمُ الأَنبِيَاءَ بِغَيْرِ حَقٍّ وَنَقُولُ ذُوقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ ﴾ [آل عمران: 1٨١].

ونزه نفسه عما يصفونه به من النقائص، فقال سبحانه: ﴿ سُبْحَان رُبِّكَ رَبِّ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧١٣١)، ومسلم (٢٩٣٣) من حديث أنس بن مالك، قال: قال النبي ( الله الله عنه بعث نبي إلا أنذر أمته الأعور الكذاب، ألا إنه أعور، وإن ربكم ليس بأعور، وإن بين عينيه مكتوب: كافر».

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٦٣٨٤)، ومسلم (٢٧٠٤) من حديث أبي موسى الأشعري.

الْعِزُّةِ عَمَّا يَصِفُونَ \* وَسَلامٌ عَلَى الْمُرْسَلِينَ \* وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الصافات: ١٨٠ ـ ١٨٢].

وقال (تعالى): ﴿ مَا اتَّخَذَ اللَّهُ مِن وَلَد وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَه إِذًا لَّذَهَبَ كُلُّ إِلَّهِ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلا بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ سُبْحَانَ اللَّهُ عَمَّا يُصِفُونَ ﴾ [المؤمنون: ٩١].

وإذا كانت الصفة كمالاً في حال، ونقصًا في حال، لم تكن جائزة في حق الله ولا ممتنعة على سبيل الإطلاق، فلا تثبت له إثباتًا مطلقًا، ولا تنفى عنه نفيًا مطلقًا بل لابد من التفصيل:

فتجوز في الحال التي تكون كمالاً، وتمتنع في الحال التي تكون نقصًا وذلك كالمكر، والكيد، والخداع، ونحوها.

فهنذه الصفات تكون كمالاً إذا كانت في مقابلة من يعاملون الفاعل بمثلها؛ لأنها حينئذ تدل على أن فاعلها قادر على مقابلة عدوه بمثل فعله أو أشد.

وتكون نقصًا في غير هنذه الحال، ولهنــذا لم يذكرها الله (تعالى) من صفاته على سبيل الإطلاق وإنما ذكرها في مقابلة من يعاملونه ورسله بمثلها.

كَقُولُه (تَعَالَىٰ): ﴿ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَاكِرِينَ ﴾ [الأنفال: ٣٠]. .

وقوله: ﴿ إِنَّهُمْ يَكِيدُونَ كَيْدًا ﴾ وَأَكِيدُ كَيْدًا ﴾ [الطارق: ١٥ ، ١٦]. وقوله: ﴿ وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا سَنَسْتَدْرِجُهُم مِّنْ حَيْثُ لا يَعْلَمُونَ ﴾ وَأُمْلِي لَهُمْ إِنَّ كَيْدِي مَتِينٌ ﴾ [الأعراف: ١٨٢ ـ ١٨٣].

وقوله: ﴿ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ يُخَادِعُونَ اللَّهَ وَهُوَ خَادِعُهُمْ ﴾ [النساء: ١٤٢]. وقوله: ﴿ قَالُوا إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهُّزِئُونَ \* اللَّهُ يَسْتَهُّزِئُ بِهِمْ ﴾ [البقرة: ١٤ ، ١٥].

ولهذا لم يذكر الله أنه خان من خانوه فقال (تعالى): ﴿ وَإِن يُرِيدُوا خَيَانَتَكَ فَقَدٌ خَانُوا اللَّهَ من قَبْلُ فَأَمْكُنَ مِنْهُمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ [الانفال: ٧١]. ومال. ﴿ فَأَمْكُن سِهِم ﴾ ولم يهل. فخانهم: لأنَّ الحيانة مدمة نبي مثا ، الائتمان، وهي صفة ذم مطلقًا.

**وبدا،** عرف أن قول بعض العوام: «خان الله من يخون» منكر فاحش، يجب النهى عنه.

# الشرح

بعض الناس يقـول: "خان الله من يخون" أو "يخـونني الله إن خنتك"! وهنذا لا يجوز؛ لأن الخيانة خدعة في مقام الائتمان، والخيانة صفة ذم.

وقد سبق لنا في القاعدة الأولى أن صفات الله (تعالى) كلها صفات كمال، وأن الصفات من حيث هي صفات: منها صفات كمال على الإطلاق، ومنها صفات نقص على الإطلاق، ومنها ما يكون نقصًا في حال وكمالاً في حال. فالذي هو كمال على الإطلاق؛ ثابت لله (عز وجل).

والذي هو نقص على الإطلاق؛ يمتنع على الله (عز وجل).

والذي هو كمال في حال، دون حال، يوصف به في حال الكمال، دون حال النقص، فهذه قاعدة عامة.

وليس كل كمال في المخلوق كمالاً في الله، وليس كل كمال في الله كمالاً في الله كمالاً في المخلوق، فمشلاً التكبر، صفة كمال في الله، وفي المخلوق صفة نقص، والأكل والشرب والنكاح صفة كمال للإنسان، وصفة نقص بالنسبة لله؛ ولهنذا ينزّه الله عنها، فالكمال المطلق غير النسبي ثابت لله على الإطلاق، والنقص المطلق ينره الله عنه (۱).

#### \* \* \*

 <sup>(</sup>۱) انظر الرسالة الأكملية لشيخ الإسلام ابن تيمية ، وهي ضمن مجموع القتاوئ الجزء السادس (صفحة ٦٨).

## قال المؤلف (رحمه الله)

# القاعدة الثانية: باب الصفات أوسع من باب الأسماء ١٠

وذلك لأن كل اسم متضمن لصفة كما سبق في القاعدة الثالثة من قواعد الأسماء، ولأن من الصفات ما يتعلق بأفعال الله (تعالى)، وأفعاله لا منتهى لها، كما أن أقواله لا منتهى لها، قال الله (تعالى): ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي الأَرْضِ مِن شَجِرَة أَقْلامٌ وَالْبَحُرُ يَمُدُهُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُرِ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَاتُ الله إِنَّ اللّه عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ أقلامٌ وَالْبَحُرُ يَمُدُهُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَاتُ اللّه إِنَّ اللّه عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ أقلام و القمان: ٢٧].

#### و من أمثلة ذلك:

أن من صفات الله (تعالى) المجيء، والإتيان، والأخذ والإمساك، والبطش، إلى غير ذلك من الصفات التي لا تحصى.

كما قال (تعالى): ﴿ وَجَاءَ رَبُّكُ ﴾ [الفجر: ٢٢].

(١) انظر لهنذه القاعدة المدارج السالكين؛ (٣/ ٤١٥).

قال ابن قيم الجوزية (رحمه الله):

فإن الفعل أوسع من الاسم؛ ولهنذا أطلق الله على نفسه أفعالاً، لم يتسم منها بأسماء الفاعل، ك: «أراد، وشاء، وأحدث» ولم يسم بـ «المريد، والشائي، والمحدث» كما لم يسم نفسه بالصانع، والفاعل، والمتقن، وغير ذلك من الاسماء التي أطلق أفعالها على نفسه، قباب الافعال أوسع من باب الاسماء.

وقد أخطأ \_ أقبح الخطأ \_ من اشتق له من كل فعل اسمًا، وبلغ بأســمائه زيادة علمين الألف، فسماه: اللماكر، والمخادع، والفاتن، والكائد...» ونحو ذلك.

وكذلك باب الإخبار عنه بالاسم أوسع من تسميته به، فإنه يخبر عنه بأنه شيء وموجود ومذكور، ومعلوم، ومراد، ولا يسمئ بذلك وقال: ﴿ هَلْ يَنظُرُونَ إِلاَّ أَن يَأْتِيَهُمُ اللَّهُ فِي ظُلَلٍ مِنَ الْغَمَامِ ﴾ [البقرة:

وقال: ﴿ فَاحْدُهُمُ اللَّهُ بِذُنُوبِهِمْ ﴾ [آل عمران: ١١]. وقال: ﴿ وَيُمْسِكُ السَّمَاءَ أَن تَقَعَ عَلَى الأرْضِ إِلاَّ بِإِذْنِهِ ﴾ [الحج: ٦٥].

وقال: ﴿ إِنَّ بُطْشُ رَبِّكَ لَشَدِيدٌ ﴾ [البروج: ١٢].

وقال: ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسُرُ وَلا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥].

فنصف الله (تعالى) بهذه الصفات على الوجه الوارد، ولا نسميه بها، فلا نقول إن من أسمائه الجائي، والآتي، والآخذ، والممسك، والباطش، والمريد، والنازل، ونحو ذلك، وإن كنا نخبر بذلك عنه ونصفه به(٢).

### (٢) واعلم أنه: وقد تقرر عند العلماء الأمور التالية:

١ ـ أن النصوص جاءت بثلاثة أبواب شي: "باب الأسماء"، و"باب الصفات"، و"باب الإخبار".
٢ ـ أن باب الاسماء هو أخص تلك الأبواب، قما صح اسمًا صحّ صفة، وصحّ خبرًا، وليس العكس.

٣ ـ باب الصفات أوسع من باب الاسماء، فما صحّ صفة، فليس شرطا أن يصحّ اسمًا، فقد يصح وقد لا يصح، مع أن الاسماء جميعها مشتقة من صفاته.

٤ \_ أن ما يدخل في باب الإخبار عنه (تعالى) أوسع مما يدخل في باب أسمائه وصفائه، فالله يخبر عنه بالاسم وبالصفة، وبما ليس باسم ولا صفة كالفاظ: «الشيء» و«الموجود» و«القائم بنفسه» و«المعلوم» فإنه يخبر بهدف الألفاظ عنه، ولا تدخل في أسمائه الحسنى وصفاته العليا.

إن باب الأسماء والصفات توقيفيان: فالأصل في إثبات الأسماء والصفات أو نفيسهما عن الله (تعالى) هو كتاب الله وسنة نبيه (ﷺ)،

فما ورد إثباته من الأسماء والصفات في القرآن والسنة الصحيحة قيجب إثباته، وما ورد نفيه=

## الشرح

هنذه قاعدة مهمة، وهي أن باب الإخبار أوسع من باب الأسماء \_ أو من باب التسمية (١).

فنحن نصف الله (تعالى) بأنه يأخذ، ويبطش، ويريد، ويتكلم، ويجيء، ويأتي، ويمشي، وما أشبه ذلك، ولكننا لا نسميه بهنذا؛ لأننا كلما سميناه باسم فإن ذلك يتضمن وصفه بما دل عليه الاسم من الصفة كما سبق، فإن الإيمان بالاسم يحتاج إلى الإيمان بالاسم اسمًا لله بما تنضمنه من صفة، وبما تضمنه من أثر وحكم إن كان متعديًا.

#### قال الإمام أحمد (رحمه الله):

الا يوصف الله إلا بما وصف به نفسه، أو وصفه به رسوله (ﷺ)، لا نتجاوز القرآن والسنة». وقالشيخ الإسلام ابن تبهية:

وطريقة سلف الأمة وأثمتها أنهم يصفون الله بما وصف به نفسه، وبما وصفه به رسوله (ﷺ). أمابابالإخبارفالسلفالهم.فيه.قولان؛

القول الأول: أن باب الإخبار توقيفي، فأن الله لا يُخَبَرُ عنه إلا بما ورد به النص، وهنذا يشمل الأسماء والصفات، وما ليس باسم ولا صفة مما ورد به النص ك: «الشيء» و«الصنع» ونحوها. وأما ما لم يرد به النص فإنهم يمنعون استعماله.

القول الثاني: إن باب الإخبار لا يشترط فيه التوقيف، فما يدخل في الإخبار عنه (تعالى) أوسع مما يدخل في باب أسمائه وصفاته، كد: «الشيء»، و«الموجود» و«القائم بنفسه»، فإنه يخبر به عنه، ولا يدخل في أسمائه الحسنى وصفاته العليا، فالإخبار عنه قد يكون باسم حسن، أو باسم ليس بسيئ، أي: باسم لا ينافي الحسن، ولا يجب أن يكون حسنًا، ولا يجوز أن يخبر عن الله باسم سيئ، فيخبر عن الله بما لم يرد إثباته ونفيه بسشرط أن يستفصل عن مراد المتكلم فيه، فإن أراد به حقًا يليق بالله (عز وجل) وجب رده.

انظر: «الصفات الإلنهية» د. محمد بن خليفة التميمي (ص ٤٠).

(١) انظر : «بداتع الفوائد» (١/ ١٦٩).

<sup>=</sup> فيهما؛ فيجب نفيه.

وأما ما لم يرد إثباته ونقيه قلا يصح استعماله في باب الأسماء والصفات إطلاقًا.

## القاعدة الثالثة : صفات الله (تعالىٰ) تنقسم إلى قسمين: ثبوتية، وسلبيه ٠٠٠

## الشرح

قال بعض الناس: إن الأولى أن تعبر به: "ثبوتية ومنفية"؛ لأن التي وصف الله بها نفسه إما مثبتة، وإما منفية، ولكن الصواب أنه لا فرق؛ لأن السلب والنفي معناهما واحد، فإذا قلت: فلان لم يقم. فالمعنى: أنه مسلوب عنه القيام، أي: منفي عنه، ولا إشكال في ذلك.

### \* \* \*

## قال المؤلف (رحمه الله)

#### فالثبوتية

ما أثبته الله (تعالى) لنفسه في كتابه، أو على لسان رسوله صلى الله عليه وسلم، وكلها صفات كمال لا نقص فيها بوجه من الوجوه، كالحياة والعلم، والقدرة، والاستواء على العرش، والنزول إلى السماء الدنيا، والوجه، واليدين، ونحو ذلك.

فيجب إثباتها لله (تعالى) حقيقة على الوجه اللائق به بدليل السمع والعقل.

<sup>(</sup>١) ذكرها شيخ الإسلام في التدمرية؛ (ص ٤١)، وابن قيم الجوزية في امدارج السالكين؛ (٣/ ٢٣٤).

#### أما السمع:

فمنه قوله (تعالى): ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالْكَتَابِ الَّذِي نَزُّلَ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَالْكَتَابِ الَّذِي أَنزَلَ مِن قَبْلُ وَمَن يَكُفُرْ بِاللَّهِ وَمَلائكَتِهِ وَكُتُبِه وَرُسُلِهِ وَالْيُومُ الآخِرَ فَقَدُ صَلَّ صَلَالاً بَعِيدًا ﴾ [النساء: ١٣٦].

فالإيمان بالله يتضمن الإيمان بصفاته.

والإيمان بالكتاب الذي نزل على رسوله يتضمن: الإيمان بكل ما جاء فيه من صفات الله.

وكون محمد صلى الله عليه وسلم رسوله يتضمن: الإيمان بكل ما أخبر به عن مرسله، وهو الله \_ عز وجل.

#### وأما العقل:

فلأن الله (تعالى) أخبر بها عن نفسه، وهو أعلم بها من غيره، وأصدق قيلاً، وأحسن حديثًا من غيره، فوجب إثباتها له كما أخبر بها من غير تردد، فإن التردد في الخبر إنما يتأتي حين يكون الخبر صادرًا ممن يجوز عليه الجهل، أو الكذب، أو العي بحيث لا يفصح بما يريد، وكل هنذه العيوب الثلاثة ممتنعة في حق الله (عز وجل) فوجب قبول خبره على ما أخبر به.

## الشرح

أما دلالة السمع على وجوب ثبوت ما أخبر الله به عن نفسه في كتابه أو أخبر به رسوله (عَلَيْمُ) فـواضحة؛ فإن الله (تعالى) أنزل الكتـاب على محمد (عَلَيْمُ)، فالإيمـان بالكتاب إيمان بمن أنزله، والإيمان بالرسـول (عَلَيْمُ) إيمان بمن أرسله، فلا جرم أنه يجب الإيمان بكل ما جاء في الكتاب والسنة من أسماء الله وصفاته.

### أما دلالة العقل على ذلك؛

أن الله أخبر بهنذه الصفات عن نفسه، وهو أعلم بنفسه من غيره.

ولهنذا فأي إنسان يحاول إنكار صفة من صفات الله، قلنا له: هل أخبر الله بها عن نفسه؟ فإن قال: لا، فقد كذب، وإن قال: نعم، قلنا له: أنت أعلم أم الله؟ فإن قال: أنا أعلم؛ فقد كفر، وإن قال: الله أعلم، قلنا: إذًا يجب عليك ال نؤمن بها؛ لال الله (تعالى) أعلم بنفسه وهو أصدق قيلاً.

فما أخبر الله به عن نفسه؛ ذهو صدق؛ لأن الله (تعالى) أصدق كلامًا وأحسن قيلاً من غيره، وأحسن الحديث يكون بالبلاغة والفصاحة، فكلام الله (عز وجل) أحسن الكلام في وضوحه وبيانه وفصاحته.

فقد اجمتمع في حق الله (تعالى) كمال الكمال من كل وجه؛ من حيث العلم، والصدق، والبيان، ولهذا يقول المؤلف: «فإن التردد في الخبر إنما يتأتى حين يكون الخبر صادرًا ممن يجوز عليه الجهل والكذب والعي».

فالجهل، ضده العلم. والكذب، ضده الصدق. والعيّ، ضده البيان والفصاحة، فلو جاء رجل نجّار إلى مريض فوضع يده على بطنه، ولمس صدره، وجبهته، وضغط عليها ثم قال: هنذا المريض فيه الداء الفُلاني. فإننا لا نصدقه؛ لأنه جاهل بهنذه الصناعة، لكنه لو قال: هنذا الخشب لا يصلح أن نجعله بابًا؛ لقبلنا قوله إذا كان صدوقًا.

ولو جاءنا طبيب جيد، ماهر، وجعل يتحسس المريض ليرئ ما به من داء، ثم قال: هنذا المريض يحتاج إلى علاج طويل، يتكلف عليك خمسين ألفًا، فلو كان هنذا الطبيب غير موثوق به من جهة الخبر؛ لكان من الممكن أن يكون قد ابتغى بقوله هنذا كثرة الدراهم لا إبراء المريض.

ولو جاءنا رجلٌ ثالث، عالم، وصدوق، لكنه هنديٌّ، لا نفهم كلامه؛ لأننا عرب، وشخص المرض، وأخبرنا به، لما فهمنا منه شيئًا، وإذًا لن نثق بما قال؛ لأن كلامه يفتقر إلى الفصاحة والبيان.

وإذا تأملنا (بعد ذلك) كلام الله (تعالى) عن نفسه، وعن غيره؛ لوجدناه

كلامًا صادرًا عن علم، ولا شك، وعن صدق ولا شك، وفي أحسن ما يكون من البلاغة والفصاحة والبيان، ولا شك ـ أيضًا ـ فهل يبقى بعد ذلك كله تردد في اعتقاد ما يدل عليه كلام الله؟! والله لا يبقى تردد إطلاقًا في أن نعتقد ما دل عليه هذا الكتاب العزيز.

### ولهذا نقول:

إنما يتأتى التردد حين يكون الخبر صادرًا ممن يجوز عليه الجهل، أو الكذب، أو العيُّ، بحيث لا يفصح بما يريد، وكل هنذه العيوب ممتنعة في حق الله (تعالىٰ)، فوجب قبول خبره على ما أخبر به، وهنذا دليل عقلي.

\*

## قال المؤلف (رحمه الله)

وهكذا نقول فيما أخبر به النبي (ﷺ) عن الله (تعالىٰ)، فإن النبي (ﷺ) أعلم الناس بربه وأصدقهم خبرًا وأنصحهم إرادة، وأفصحهم بيانًا، فوجب قبول ما أخبر به على ما هو عليه.

## الشرح

فإذا قال قائل: في قوله (تعالى): ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعُرْشِ اسْتُوَى ﴾ [طه: ٥]، أن معناه: "استولى" قلنا له: اثت بدليل، هنذا خبر صادر عن الله وهو عالم بذلك، وهنذه الكلمة وردت في القرآن في سبعة مواضع، ليس فيها ولو موضع واحد قال الله فيه: "استولى" فلو كان الله أراد بـ "استوى": "استولى" لكان كلامه غير فصيح؛ إذ إن "استولى" غير "استوى" فإذا أراد بهذا اللفظ غير ظاهره ولم يخبر عن مراده هنذا ولو في موضع واحد، عُلمَ أنه لا يريد هنذا المعنى، فتفسيرك "استوى" بمعنى "استولى" يقتضي أن يكون كلام الله ناقصًا من حيث البيان والفصاحة؛ لأن التعبير بهنذا عن هنذا بدون قرينة وبدون أن تأتي ولو مرة واحدة بهنذا المعنى الذي ابتكرته لا شك أنه خلاف الفصاحة والبيان.

والله (عز وجل) يقول فسي كتابه : ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ لِيُبَيِّنَ لَكُمْ وَيَهْدِيكُمْ ﴾ [النساء: ٢٦]، ولم يقل: ليعمي عليكم.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

#### والصفات السلبية:

## الشرح

هذه الصفات السلبية يجب نفيها عن الله، لكن ليس الواجب مجرد نفيها فقط، بل الواجب اعتقاد ضدها، فمثلاً: ﴿ لا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلا نَوْمٌ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]، لا يكفي في الاعتقاد أن نقول: إن الله لا ينام، حتى نعتقد أنه لا ينام لكمال حياته وقيوميته، لا مجرد أنه لا ينام فقط؛ لأننا نقول: إن كلمة «لا ينام» مجرد انتفاء النوم، وهنذا في حد ذاته ليس كمالاً.

وكذلك \_ أيضًا \_ قوله (تعالى): ﴿ وَمَا مُسَّنَا مِن لَغُوبٍ ﴾ [ق: ٣٨]، أي: من تعب، وإعياء، فلا يكفي هنا أن نؤمن بأن الله (تعالى) لم يتعب فقط، بل يجب أن نؤمن بأنه لم يتعب لكمال قوته.

إذًا يجب أن تعتقدوا أن ما نفاه الله عن نفسه، لا يكفي أن نعتقد انتفاء هنذا المنفى فقط، بل لابد من أن نضيف إلى ذلك إثبات كمال الضد.

فيحب نفيها عن الله (تعالى) ـ لما سبق ـ مع إثبات ضدها على الوجه الأكمل، وذلك لأن ما نفاه الله (تعالى) عن نفسه فالمراد به بيان انتفائه لثبوت كمال ضده، لا لمجرد نفيه لأن النفي ليس بكمال، إلا أن يتضمن ما يدل على الكمال.

## الشرح

#### يقول شيخ الإسلام (رحمه الله):

لأن النفي عدم، والعدم ليس بشيء، أي: المعدوم ليس بشيء، فضلاً عن أن يكون كمالاً، فإذا كان المعدم ليس بشيء، فكيف يكون مدحًا وهو ليس بشيء؟ إذًا فهاذا متضمن لإثبات وإلا لم يكن مدحًا(١).

#### (١) يقول شيخ الإسلام ابن تيمية في والرسالة التدمرية و(ص٤١):

«وينبغي أن يعلم أن السنفي ليس فيه مسدح، ولا كمال، إلا إذا تضمن إثباثًا، وإلا فمسجرد النفي ليس فيه مسدح، ولا كمال؛ لأن النفي المحض: عدم محض، والسعدم المحض، ليس بشيء، وما ليس بشيء فهو كسما قبل: ليس بشيء، فضلاً عن أن يكون مدحًا أو كمالاً، ولأن النفي المحض يوصف به المعدوم والمستنع، والمعدوم والمستنع لا يوصف بمدح ولا كمال؛ فلهندا كان عامة ما وصف الله به نفسه من النفي متضمنًا لإثبات المدح.

كُتُولُه: ﴿ اللّٰهُ لا إِلٰهُ إِلاَ هُو الْحَيُّ الْقَيُّومُ لا تَأْخَذُهُ سَنَةٌ وَلا نَوْمٌ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَلا يَئُودُهُ حَفَظُهُما ﴾ فنفي السنة والنوم يتضمن كمال الحياة، والقيام، فهو مبين لكمال أنه الحي القيوم، وكذلك قوله: ﴿ وَلا يَتُودُهُ حَفَظُهُما ﴾ أي: لا يكرثه ( ) ولا يثقله، وذلك مستلزم لكمال قدرته، وتمامها، ويخلاف المخلوق القادر إذا كان يقدر على الشيء بنوع كلفة ومشقة، فإن هندا نقص في قدرته وعيب في قوته، وكذلك قوله: ﴿ لا يَعْزُبُ عَنَّهُ مِثْقَالُ ذَرّة فِي السَّمُواتِ وَلا فِي الأَرْضِ ﴾ [سبأ : ٣] فإن نفي العزوب مستلزم لعلمه بكل ذرة في السَّمُوات والأرض.

وكذلك قوله: ﴿ وَلَقَدْ خَلَفُنَا السُّمُواتِ وَالأَرْضُ وَمَا بَيْنَهُما فِي سَتَّةَ أَيَّامٍ وَمَا مُسْنَا مِن لُغُوبِ ﴾ [ق: ٣٨]=

<sup>(\$)</sup> قال ابن الأثير في «النهاية» كَرَّثه الغم يكُرثه وَأَكْرَثه، أي: اشتد عليه وبلغ منه المشقة.

وذلك لأن النفي عدم، والعدم ليس بشيء، فضلاً عن أن يكون كمالاً، ولأن النفي قد يكون لعدم قاباية المحل له، فلا يكون كمالاً كما لو قلت: الجدار لا يظلم. وقد يكون للعجز عن القيام به فيكون نقصًا، كما في قول الشاعر:

قبيلة لا يغدرون بذمة ولا يظلمون الناس حبة خردل وقول الآخر:

لكن قومي وإن كانوا ذوى حسب ليسوا من الشر في شيء وإن هانا

الشرح

والبيت الذي يلى الأخير هو قول الشاعر:

يجزون من ظلم أهل الظلم مغفرة و من إساءة أهل السوء إحسانًا

أي: إذا ظلمهم أحد قالوا: غـفر الله لنا ولك، وذلك حتى لا يسيء إليهم إساءة أكبر، وهنؤلاء مذمومون، ولهنذا قال بعده:

= فإن نفي مـس اللغوب الذي هو التـعب والإعياء دل على كـمال القـدرة ونهاية القـوة بخلاف
 المخلوق الذي يلحقه من التعب والكلال ما يلحقه.

وكذلك قوله: ﴿ لا تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ ﴾ [الانعام: ١٠٣]، إنما نفى الإدراك، الذي هو الإحاطة، كما قاله أكثر العلماء، ولم ينف مجرد الرؤية؛ لأن المعدوم لا يُرئ، وليس في كونه لا يرئ مدح إذ لو كان كذلك لكان المعدوم ممدوحًا، وإنما المدح في كونه لا يُحاط به، وإن رؤي كما أنه لا يحاط به، وإن علم فكما أنه إذا علم لا يحاط به علمًا، فكذلك إذا رؤي، لا يُحاط به رؤية، فكان في نقي الإدراك من إثبات عظمته ما يكون مدحًا وصفة كمان، وكان ذلك دليلاً على إثبات الرؤية لا على نفيها، لكنه دليل على إثبات الرؤية مع عدم الإحاطة.

هنذا هو الحق الذي اتفق عليه سلف الأمة وأثمتها، وإذا تأملت ذلك: وجدت كل نفي لا يستلزم ثبوتًا هو مما لم يصف الله به نفسه، فالذين لا يصفونه إلا بالسلوب: لم يشبتوا في الحقيقة إلنهًا محمودًا، بل ولا موجودًا.

# فليت لي بهم قوماً إذا ركبوا شنوا الإغارة فرساناً وركباناً والخلاصة:

أن الله (تعالى) لا يوصف بالنفي المحض، لما يلي:

**أولاً:** لأن النفي المحض عدم، والعدم ليس بشيء فضلاً عن أن يكون كمالاً.

ثانيًا: لأن نفي الشيء عن الشيء قد يكون لعدم قابليته له، لا لـكماله الذي أوجب أن ينتفي عنه، مثل قولنا: الجدار لا يظلم.

ثالثًا: أن النفي قد يكون للعجز عن هنذا المنفي، فيكون النفي حينئذ نقصًا، فإذا قلت: هنذا الرجل لا يغدر في عهده، فيهنذا يحتمل أنه لا يغدر لكمال وفائه، وحينئذ يكون هنذا مدحًا فيه، ويحتمل أن يكون عدم غدره لكونه غير قادر، أو لأنه إذا غدر هنذه المرة انكبوا عليه مرات ومرات حتى أتلفوه، وهنا يكون هنذا ذمًا فيه.

#### والحاصل؛

أنه يجب علينا نحو صفات الله التي نفاها الله عن نفسه أن نؤمن بانتفائها لا لمجرد الانتفاء، ولكن لإثبات كمال ضدها، وحينئذ تكون هذه الصفة صفة كمال.

### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

مشال ذلك: قوله (تعالى): ﴿ وَتُوكَلُ عَلَى الْحَيِّ الَّذِي لا يَمُوتُ ﴾ [الفرقان: ٥٨].

فنفى الموت عنه يتضمن كمال حياته.

مثال آخر: قوله (تعالى): ﴿ وَلا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ٤٩].

نفي الظلم عنه يتضمن كمال عدله.

مثال ثالث: قوله (تعالى): ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعْجِزَهُ مِن شَيْءٍ فِي السَّمُواتِ وَلا فَي الأَرْضِ ﴾ [فاطر: 23].

فنفي العجز عنه يتضمن كمال علمه وقدرته. ولهنذا قال بعده: ﴿ إِنَّهُ كَانَ عَليمًا قَديرًا ﴾ [فاطر: ٤٤].

لأن العجز سببه إما الجهل بأسباب الإيجاد، وإما قصور القدرة عنه فلكمال علم الله (تعالى) وقدرته لم يكن ليعجزه شيء في السموات ولا في الأرض. وبهذا المثال علمنا أن الصفة السلبية قد تتضمن أكثر من كمال.

\* \* \*

## القاعدة الرابعة الصفات الثبوتية صفات مدح وكمال

فكلما كثرت وتنوعت دلالتها ظهر من كمال الموصوف بها ما هو أكثر. ولهنذا كانت الصفات الثبوتية التي أخبر الله بها عن نفسه أكثر بكثير من الصفات السلبية، كما هو معلوم (۱۱).

## الشرح

يجب أن نتبه لكلمة: "ظهر من كمال الموصوف" ، فلم يقل: حصل للموصوف؛ لأن كمال الله (تعالى) حاصل، سواء علمناه، أو لم نعلمه، لكن كلما تعددت ظهر لنا من صفات كماله ما لم يكن ظاهرًا من قبل، أما إذا قال: لأنه كلما كشرت وتنوعت دلالاتها حصل من الموصوف هناك ما لم يحصل من قبل، لو قال ذلك؛ لصار هنذا بالنسبة لصفات الله غير سديد.

والصفات الشوتية أكثر من الصفات السلبية بكثير؛ لأنها تدل على مدح، ولذلك لو أنك وقفت أمام ملك من الملوك، وقلت: أنت الكريم بلا شح، أنت الشجاع بلا جبن، أن الجواد بلا قلة، أنت القوي بلا ضعف، وما أشبه ذلك؛ لكان هندا بالنسبة له محبوبًا مرادًا، أما لو قلت له: أنت لست بزبال، ولا كساح، ولا غسال ثياب، ولا كناس، ولا خدام، ولا طباخ، وما أشبه ذلك؛

<sup>(</sup>١) انظر «الرسالة التدمرية» لشيخ الإسلام ابن تيمية (ص ١١)، و الصفدية» (ص ١٤٣).

لكان هذا بالنسبة له مكروهًا، مع العلم بأن المعطلة يركزون على صفات النفي ولا يقولون شيئًا عن صفات الإثبات؛ لأنهم (والعياذ بالله) يعتقدون أن صفات الأثبات تتنف النفي تقتضى العدم، وليس فيها تمثيل ().

(١) قال ابن أبي العز الحنفي في اشرح العقيدة الطحاوية (١/ ٦٨)

لكمان قدرته. قال (تعالى): ﴿إِنَّ الله على كُلُ شيء قديرٌ ﴾ [البقرة: ٢]. ﴿ وَكَانَ اللهُ على كُلُ شيء مُقتدرًا ﴾ [الكهف: ٢٥]. ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لَيعْجرُ هُ مَن شيء في السّموات ولا في الأرض إنه كان عليما قديرًا ﴾ [فاطر: ٤٤]. ﴿ وَسِع كُرْسِيَّهُ السّموات والأرض ولا يتُودُهُ حَقْظُهُما وَهُو العلي العظيم ﴾ عليما قديرًا ﴾ [فاطر: ٤٤]. ﴿ وسع كُرْسيَّهُ السّموات والأرض ولا يتودّه ولا يعجرو. فهذا النفي لثبوت كمال ضده، وكذلك كل نفي يأتي في صفات الله (تعالى) في الكتاب والسنة إنما هو لثبوت كمال ضده، كقوله (تعالى): ﴿ ولا يظلم ربُك أحدا ﴾ [الكهف: ٤٩]، لكمال عدله. ﴿ لا يعرُب عنه مثقالُ ذَرة في السّموات ولا في الأرض ﴾ [سبأ: ٣]، لكمال علمه. وقوله (تعالى): ﴿ وَمَا مَسّا مِن لَغُوبِ ﴾ [في: اللّموات ولا في الأرض ﴾ [سبأ: ٣]، لكمال علمه. وقوله (تعالى): ﴿ وما مَسّا مِن لُغُوبِ ﴾ [في: الأبصار ﴾ [الانعام: ٢٠٠]، لكمال جلاك وعظمته وكبريائه، وإلا فالنفي الصرف لا مدح فيه، الأبصار ﴾ [الانعام: ٢٠٠]، لكمال جلاك وعظمته وكبريائه، وإلا فالنفي الصرف لا مدح فيه، الأبصار ﴾ [الانعام: ٢٠٠]، لكمال جلاك وعظمته وكبريائه، وإلا فالنفي الصرف لا مدح فيه، الأبصار ﴾ [الأبصار ﴾ [الأبعام: ٢٠٠]، لكمال جلاك وعظمته وكبريائه، وإلا فالنفي الصرف لا مدح فيه،

#### تُبِّلُهُ لا يغمدرون بذمسة ولا يظلمون الناس حبة خردل

لما اقترن بنفي الغدر والظلم عنهم ما ذكره قبل هنذا البيت وبعده، وتصغيرهم بقوله: تُبَيَّلُةُ علم أن المراد عجزهم وضعفهم، لا كمال قدرتهم. وقول الآخر:

#### لكن قومي وإن كانوا ذوي عدد ليسوا من الشر في شيء وإن هانا

لما اقترن بنفي الشر عنهم ما يدل على ذمهم، علم أن المراد عجزهم وضعفهم أيضًا.

ولهنذا يأتي الإلبات للصفات في كتاب الله صفصلاً، والنفي مجملاً، عكس طريقة أهل الكلام المذموم: فإنهم يأتون بالنفي المفصل والإثبات المجمل، بقولون: ليس بجسم ولا شبح ولا جثة ولا صورة ولا لحم ولا دم ولا شخص ولا جوهر ولا عرض ولا بذي لون ولا طعم ولا رائحة، ولا مجسة ولا بذي حرارة ولا برودة ولا رطوبة ولا يبوسة ولا طول ولا عرض ولا عمق ولا اجتماع ولا افتراق، ولا ينحرك ولا يسكن ولا يتبعض، وليس بذي أبعاض وأجزاء وجوارح وأعضاه، وليس بذي جهات، ولا بذي يمين ولا شمال وأمام وخلف وفوق وتحت، ولا يحيط به مكان ولا يجري عليه زمان ولا يجوز عليه المماسة ولا العزلة ولا الحلول في الأماكن، ولا يوصف بشيء من صفات الخلق الدالة على حدوثهم، ولا يوصف بأنه متناه، ولا يوصف بمساحة ولا ذهاب في الجهات وليس بمحدود، ولا والد ولا مولود، ولا تحيط به الاقدار ولا تحجبه=

أما الصفات السلبية فلم تذكر غالبًا إلا في الأحوال التالية:

الأولى: بيان عموم كماله.

كما في قوله (تعالى): ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ [الشورى: ١١]، ﴿ وَلَمْ يَكُن لَّهُ كُفُواً أَحُدٌ ﴾ [الإخلاص: ٤].

## الشرح

أما قـوله (تعالى): ﴿ لَيْسَ كُمثُله شَيْءٌ ﴾ [الشورئ: ١١]، فلم يقل (عز وجل): ليس كمثله شيء في كذا وكذا من صفات العيـوب، بل عمم النفي، فالنفي هنا مجمل، وهنذا مدح بلا شك، أما النفي المفصل فهو العيب حقًا.

### قال المؤلف (رحمه الله)

الثانية: نفي ما ادعاه في حقه الكاذبون.

كما في قوله: ﴿ أَنْ دَعُواْ لِلرَّحْمَٰنِ وَلَدًا ﴾ وَمَا يَنبَغِي لِلرَّحْمَٰنِ أَنْ يَتَّخِذَ وَلَدًا ﴾ وَمَا يَنبَغِي لِلرَّحْمَٰنِ أَنْ يَتَّخِذَ وَلَدًا ﴾ [مريم: ٩١ ، ٩٢].

## الشرح

فقــد نفى هنا الولد، وهنـذا النــفي نفيٌّ خاص، وقد قلنــا إن النفي الخاص

الأستار، إلى آخر ما نقله أبو الحسن الأشعري (رحمه الله) عن المعتزلة.

وفي هنذه الجملة حق وباطل. ويظهر ذلك لمن يعرف الكتاب والسنة. وهنذا النفي المجرد مع كونه لا مدح فيه، فيه إساءة أدب، فإنك لو قلت للسلطان: أنت لست بزبال ولا كساح ولا حجام ولا حائك ! لأدبًك على هنذا الوصف وإن كنت صادقًا، وإنما تكون مادحًا إذا أجملت النفي فقلت: أنت لست مثل أحد من رعيتك، أنت أعلى منهم وأشرف وأجل. فإذا أجملت في النفي أجملت في الأدب.

ليس مدحًا في الواقع، لكنه (عز وجل) قد نفاه هنا ؛ لنفي ما ادعاه الكاذبون الذين ادعوا لله ولدًا، فأخبر الله (تعالى) بنفي ذلك خاصة كما أخبر بنفي الزوجة نفيًا خاصًا مقه له: ﴿ مَا اتّخُذَ صَاحبَةً ﴾ [الجن: ٣].

### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

الشالشة: دفع توهم نقص من كماله فيما يتعلق بهذا الأمر المعين.

كما في قوله: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمُواتِ وَالْأَرْضُ وَمَا بَيْنَهُمَا لاعِبِينَ ﴾ [الدخان: ٣٨].

وقوله: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا السَّمُواتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَمَا مَسَنَا مِن لَغُوبٍ ﴾ [ق: ٣٨].

## الشرح

ففي الآية الأولى نفي النقص في الإرادة، وفي الثانية نفي النقص في الفعل.

فقال في الأولى: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَوَاتِ وَالأَرْضُ وَمَا بَيْنَهُمَا لاَعِبِينَ ﴾ [الدخان: ٣٨]، أي: أردنا بهناذا الحلق حقًا ولم نود به اللعب والسَّدى، وفي الثانية بيَّن كمال القوة، وفي الأولى بيَّن كمال الإرادة.

واللغوب: التعب والإعباء.

وستة أيام: قبل المراد بها: ستة آلاف سنة، لقوله (تعالى): ﴿ وَإِنَّ يُومَا عَندُ رَبِّكَ كَالُفُ سَنةً مَـمَّا تَعُدُّونَ ﴾ [الحج: ٤٧]، وإلى هندا جنح علماء الحيولوچيا حيث قالوا: بأن تكوين الأرض وتضاريسها وكذلك الأفلاك يحتاج

كلُّ هنذا إلى مدة ووقت طويل حتى ثنتقل من مرحلة إلى مرحلة حتى تصل إلى ما هي عليه الآن، وقدروا هنذه المدة بستة آلاف سنة، وبعضهم أطال المدة فقال: ملايين الملايين من السنين.

وقال آخرون: المراد بستة أيام: ست ساعات، أو أزمنة، وهي كست لحظات؛ لأن الله (تعالى) يقول للشيء: ﴿ كُن فَيَكُونُ ﴾ [يس: ٨٢].

وقال آخــرون: بل المراد ستة أيام كأيامنا هــنـذه، وقد خلقهــا الله في هنـذه المدة ليعلم عباده كيف يصنعون الأشياء بإتقان بغَضِّ النظر عن السرعة.

والصديبين: أنها سنة أيام كأيامنا، وأما كون الله (تعالى) قدرها بهنذا؛ فهنذا من الأمور التي لا نستطيع إدراكها، والله أعلم.

فليس لقائل مثلاً مأن يقول: جعل الله أذن الجمل صغيرة، وأذن الحمار كبيرة، مع أن الأنسب العكس؛ لكون الجمل أكبر حجمًا.

ليس له أن يقول ذلك؛ لأن مثل هذه الأشياء لا يستطيع الإنسان أن يعللها، فليس للإنسان في مثل هذه الأشياء إلا التسليم لله (عز وجل) سواء في الأمور الشرعية أو الأمور الكونية.



## القاعدة الخامسة

## الصفات الثبوتية تنقسم إلى قسمين : ذاتية وفعلية ١٠

#### فالداتية

هي التي لم يزل ولا يزال منصفًا بها، كالعلم، والقدرة، والسمع، والبصر، والعزة، والحكمة، والعلو، والعظمة، ومنها الصفات الخبرية، كالوجه، والبدين، والعينين.

## الشرح

قد يقول قائل: هذا التقسيم لأهل العلم لم يرد به نص، فيما بالنا نقسم هذا التقسيم؟!

وهذذا إيراد قوي جدًا، ويجاب عنه بأن يُقال: لما وقع الخلاف بين أهل الكلام بين ما يثبتونه من الصفات وبين ما لا يثبتونه؛ احتاج أهل السنة المتبعون للسلف أن يقسموا هذذا التقسيم من أجل تحقيق المناط وما يرد فيه من الخلاف وما لا يرد، ثم هم يقولون: إذا كانت الصفة لازمة لا تنفك عن الله (عز وجل) فهي صفة ذاتية: "كالحياة، والعلم، والقدرة، والسمع، والبصر، والعزة، والحكمة، وما أشبه ذلك، فهذه كلها صفات ذاتية، وسميت ذاتية للزومها للذات، ثم قسموها إلى معنوية وخبرية:

 <sup>(</sup>١) هنذه القاعدة مستفيض ذكرها في كتب شيخي الإسلام ابن تيسمية، وابن قيم الجرزيةوغسيرهما عند
 الكلام على الصفات وأقسامها.

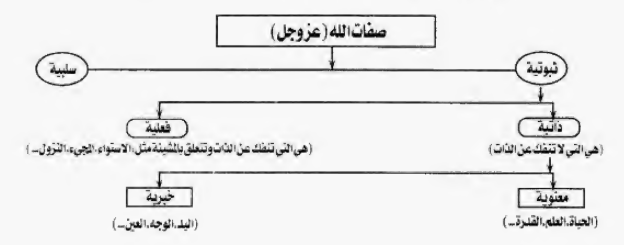
فما كان نظير مسماه أبعاضًا لنا سموه: خبرية، وما كان دالاً على معنى سموه: معنوية؛ واليد صفات ذاتية خبرية، لا سموه: معنوية؛ فالسمع (مثلاً) صفة ذاتية معنوية، واليد صفات ذاتية خبرية، لا يقولون: «معنوية»؛ لأنهم لو قالوا: «معنوية» عادوا إلى تأويل الأشعرية وشبههم.

والذي جعلهم لا يقولون: "بعضية" \_ كما نقول: يدنا بعض منا أو جزء منا \_ قالوا: لأننا لا يجوز لنا أن نطلق كلمة "بعض" أو "جوزه" على الله (عز وجل)، فتحاشوا هذا بقولهم: صفات ذاتية خبرية.

وقالوا: "خبرية" لأنها متلقاة من الخبر، فإن عقولنا لا تدلنا على أن لله (تعالى) يدًا بها يأخذ ويقبض ويبسط، لكن علمناه بمجرد الخبر؛ لأن الصفات الذاتية مثل الحياة والعلم والقدرة قد دل عليها العقل، لكن اليد والوجه والعين لم يدل عليها العقل، فبعد إثبات الساق لله لا يستطيع العقل أن يتدخل ويثبت لله ركبة مثلاً؛ لأن العقل ليس له تدخل في هذا ولا يمكن أن نقول به.

فيجب أن نقتصر في هنذه المسائل على ما جاء به الخبر ونسميها خبرية ولا نسميها "جزئية" أو "بعضية" لوجوب تحاشي هندا التعبير في جانب الله (عز وجل)(١).

(١) الجدول الأتي يسهل لك أخي القارئ تصور أقسام الصفات كما بينها أهل العلم.



#### والقعلية

هي التي تتعلق بمشيئته، إن شاء فعلها، وإن شاء لم يفعلها، كالاستواء على العرش، والنزول إلى السماء الدنيا.

#### - وقد تباينت مواقف الطوائف من الصفات الذائية والفعلية كما يلي:

#### ١. موقف أهل السنة والجماعة:

أثبت أهل السنة جميع الصفات الذاتية منها والفعلية، وأثبتوا أن الله متصف بذلك أزلاً، وأن الصفات الناشئة عن الافعال موصوف بها في القدم، وإن كانت المفعولات محدثة.

#### ٢.موقف المعتزلة ومن وافقهم:

أثبتوا الذات مسجردة عن الصفات، وزعـموا أن الله لا يقوم به صفـة، ولا أمر، يتعلق بمشيـئته، اختياره، وهو قولهم: لا تحله الاعراض ولا الحوادث.

وبذلك نفوا قيام الصفات الذائبة والفعلية بالله (تعالى) ، وجعلوا إضافة الصفات إلى الله (تعالىن) إما من باب إضافة الملك والتشريف أو من إضافة وصف (أي: القول) من غير قيام معنى به.

#### ٣. موقف المتأخرين من الأشاعرة ومعهم الماتريدية،

نفوا جميع الصفات ما عدا الصفات السبع وهي: «العلم ــ الحياة ــ القدرة ــ الإرادة ــ السمع ــ البصر ــ الكلام، وزاد الباقلاني وإمام الحرمين من الأشاعرة صفة ثامنة هي «الإدراك» وزاد الماثريدية صفة «التكوير» .

#### ٤. موقف الكلابية ومن وافقهم من قدماء الأشاعرة وغيرهم:

يثبتــون الصفات الذائية وينفــون الافعال الاختيــارية، ولـم يثبتوا لله أفعــالا تقوم به تتعلق بمشيــنته وقدرته، بل ولا غير الافعال مما يتعلق بمشيئته وقدرته اكالمحبة».

#### ٥. موقف الكرامية ومن وافقهم:

يشبتون الصفات بما فيها أن الله تقبوم به الأمور التي تتعلق بمشبئته وقدرته، ولكن ذلك عندهم حادث بعد أن لم يكن، وأنه يصبر موصوفًا بما يحدث بقدرته ومشيئته بعد أن لم يكن كذلك، وقائوا: لا يجبوز أن تتعاقب عليه الحبوادث، ففرقوا في الحبوادث بين تجددها ولزومها، فبقالوا: بنفي لزومها دون حدوثها. «انظر: الصفات الإلهية للتميمي (ص ١٧)».

وهنًا ينبغي أن يعلم أن الكلام الذي أثبته الأشاعرة، ومن وافقهم هو الكلام النفسي، أما أهل السنة والجماعة فالكلام عندهم هو الحرف والصوت، وانظر التعليق التالي. وقد تكون الصفة ذاتية فعلية باعتبارين، كالكلام: فإنه باعتبار أصله صفة ذاتية؛ لأن الله (تعالى) لم يزل ولا يزال متكلمًا.

وباعتبار آحاد الكلام صفة فعلبة؛ لأن الكلام يتعلق بمشيئته، يتكلم متى شاء بما شاء كما في قـوله (تعالى): ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادُ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ [يس: ٨٢].

وكل صفة تعلقت بمشيئته (تعالين) فإنها تابعة لحكمته.

وقد تكون الحكمة معلومة لنا، وقد نعجزعن إدراكها لكننا نعلم علم اليقين أنه (سبحانه) لا يشاء شيئًا إلا وهو موافق للحكمة،كما يشير إليه قوله (تعالى): ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلاَّ أَن يَشَاءَ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَليمًا حَكيمًا ﴾ [الإنسان: ٣٠].

## الشرح

#### القسم الثانيء

الكلام عند أهل السنة والجماعة صفة فعلية باعتبار آحاده، وصفة ذاتية باعتبار أصله.

فباعتبار أن الله لم يزل ولا يزال مستكلمًا، كما أنه لم يزل ولا يزال خالقًا، فعالاً لما يريد؛ بهنذا الاعتبار يكون صفة ذاتية.

وباعتبار آحاده يكون صفة فعلية، فمثلاً: إذا أراد الله أن يخلق شيئًا قال له: ﴿ كُن فَيَكُونُ ﴾ [يس: ٨٢].

فهنا إرادتان: إرادة سابقة، وإرادة مقارنة، والقول إنما يكون بعد الإرادة المقارنة للفعل، فإذا أراد أن يكون الشيء قال له ﴿ كُن ﴾ ، فبمجرد أن يقول ذلك، فإذا بالشيء يكون على وفق ما أراد، ولهنذا جاءت الفاء: ﴿ فَيكُونُ ﴾ . أما الإرادة السابقة فهنذه سابقة لا يقع بعدها قول، إذًا لا نقول بعد

الإرادة، وهنذا يدل على حدوث هنذا القول؛ لأن القول لم يكن إلا بعد الإرادة.

وهناك أدلة كشيرة من القرآن تدل على أن الله تكلم بها بعد وقوع الفعل (بعد وقوع الفعل (بعد وقوع) المتحدث عنه مثل قول (تعالى): ﴿ وَإِذْ عُدُوْتَ مِنْ أَهْلِكُ تُبُوّى اللّهُ مُنِينَ مَقَاعِد لِلْقَتَالَ ﴾ [آل عمران: ١٢١]. فالغدو سابق على هنذا القول، وكذلك قوله (تعالى): ﴿ قَدْ سَمِعُ اللّهُ قَوْلَ الّتِي تُجادلُكُ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِي إلى اللّهِ ﴾ [المجادلة: ١]، فالمسموع سابق، وهنذا القول صادر بعده، وعلى هنذا فقس .

فكلام الله (عز وجل) باعتبار آحاده صفة فعلية، وباعتبار أصله وأنه صفة الله (عز وجل) وأنه لم يزل ولا يزال متصفًا به، صفة ذاتية، هنذا هو تقسيم أهل السنة والجماعة في كلام الله.

ولكن ما ذكره السلف هو الحق المطابق للمعنى اللغوي والعقلي، وأن الله (عز وجل) يتكلم متى شاء وبما شاء وكيف شاء، فلهذا نقول: إنه صفة ذاتية باعتبار، وفعلية باعتبار آخر.

(١) قول الكلابية والاشاعرة هو: أن كلام الله (تعمالين) معنى قائم بالنفس لازم لذاته (تعالى) لزوم الحباة والعلم، وأن الله لا يتكلم بمشيئته وإرادته ولا يتكلم بحرف وصوت، وأن الحمروف والاصوات حكاية عن كلامه عند الكلابية، وعيارة عنه عند الاشاعرة، وأن كلامه معنى واحد لا يتجزأ، ولا يتبعض، هو الأمر والنهي والخبر والاستخبار إن عبر عنه بالعربية؛ كان قرآنا، وإن عبر عنه بالعربية؛ كان قرآنا، وإن عبر عنه بالعربية؛ كان توارة، وإن عبر عنه بالسريانية؛ كان إنجيلاً.

وانظر الرد عليهم في ارسالة السجري إلى أهل زبيد في البرد على من أنكر الحرف والصوت، والمجموع الفتاوي، (٧/ ١٣٤). فإذا قالوا: كون الكلام صفة ذاتية وفعلية فهنذا جمع بين الضدين؟!
قلنا: مادامت الجهة منفكة؛ فلا تناقض، فالسجود ـ مشلاً ـ يكون شركا
ويكون طاعة، وذلك باعتبارين؛ فإن كان لله؛ كان طاعة، وإن كان لغيره؛ كان شركًا.



## القاعدة السادسة

# يلزم في إثبات الصفات التخلي عن محذورين عظيمين

أحدهما: التمثيل.

والثاني: التكييف".

### فأما التمثيل:

فهـو اعتـقاد المشبت أن ما أثبـته من صـفات الله (تعـالين) مماثل لصـفات المخلوقين، وهنذا اعتقاد باطل بدليل السمع والعقل.

#### أما السمع:

فَمَنَهُ قُولُهُ (تَعَالَىٰ): ﴿ لَيْسَ كَمَثْلُهُ شَيْءٌ ﴾ [الشُورَىٰ: ١١]. وقوله: ﴿ أَفَمَن يَخُلُقُ كَمَن لاَ يَخُلُقُ أَفَلا تَذَكُّرُونَ ﴾ [النحل: ١٧].

وقوله: ﴿ هَلْ تَعْلَمُ لُهُ سَميًّا ﴾ [مريم: ٦٥].

وقوله: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَّهُ كُفُواً أَحَدٌ ﴾ [الإخلاص: ٤].

## الشرح

فقوله (تعالى): ﴿ لَيْسَ كَمِثْلُهِ شَيْءٌ ﴾ [الشورى: ١١] كلمة ﴿ شَيْءٌ ﴾ هنا نكرة في سياق النفي، فتعم كل شيء؛ أي: ليس هناك شيء أبدًا مماثلاً لله، وقد

 <sup>(</sup>١) انظر «مجموع الفستاوئ» (٦/ ٥١٥) و «مدارج السالكين» (٣/ ٤٤٥)، وكُتب شيخ الإسسلام ابن تيمية وابن قيم الجوزية (رحمهما الله) مليئة بذكر هنذه القاعدة والتنبيه عليها.

وقع في «الكاف» جدل كبير بين العلماء؛ لأن وجودها مع ﴿ مَثْلِ ﴾ مشكلة؛ إذ كل منهما يدل على التشبيه أو التمشيل؛ فلو قلت: ليس مثل مثله شيئًا، فمعناه: أنك أثبت المثل ونفيت المماثلة عن هنذا المثل، وهنذا تناقض؛ لأنه إذا نفيت المماثلة عن المثل لم تثبت وجود المثل، وهنذا يقتضى التناقض الظاهر.

### ولهذا فقد اختلف العلماء في هذه الكاف:

فمنهم من قال: إن الكاف زائدة، فتقدير الكلام: ليس مثله شيء.

وعنهم عن قال: إن "مثل" هي الزائدة، فتقدير الكلام: ليس كهو شيء، فالزائد إحدى هاتين الكلمتين، ولا شك أن القول بزيادة "الكاف" أولى من القول بزيادة "المثل"؛ لأن زيادة الحروف كثيرة في اللغة العربية، لكن زيادة الأسماء قليلة جدًا فضلاً عن كونه موجوداً أصلاً.

و منهم من قال: إن مثل (هنا) بمعنى «ذات»، فتقدير الكلام ليس كذاته شيء، وهنذا (أيضًا) ليس بصواب؛ لأن المثل لا يمكن أن يقال أنه يراد به الذات فذات الشيء ليست هي مثل الشيء.

ومنهم صن قال: إن المثل بمعنى الصفة، وذلك كقوله (تعالى): ﴿إِنَّمَا مُثَلُّ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا كَمَاء أَنزَلْنَاه ﴾ [يونس: ٢٤]، أي: صفتها وحالها، وكما في قوله (تعالى): ﴿وَلَهُ الْمَثْلُ الْأَعْلَى ﴾ [الروم: ٢٧]، على الوصف الأكمل، وقالوا: إن "المثلُ و "المثلُ " يرجعان إلى معنى واحد، وذلك كالشّبه، والشّبه، فيكون المراد بالمثل هنا (على رأيهم) الصفة؛ أي: ليست كصفته شيء فمثل فيكون المراد بالمثل هنا (على رأيهم) الصفة؛ أي: ليست كصفته شيء فمثل بمعنى: مثل، والمثلُ بمعنى: الصفة.

و صنهم صن يقول: إن المثل هنا على بابها، فمعناها كما يتبادر إلى الذهن، والكاف هنا زائدة للتوكيد، فهو نفس المعنى الأول، فإن العرب قد تطلق مثل هنده العبارة، وتريد ذات الشيء، كما يقولون: مثلك لا يهزم، أي: أنت لا تهزم، لكنهم أضافوا ذلك إلى المثل؛ لأنه إذا كان مثلك لا يهزم فأنت من باب أولى، فإذا كان مثل الله ليس له مثل فالله (تعالى) من باب أولى.

#### والذي يظهر لي:

أن هنذا من باب التوكيد، كأنه (عز وجل) كرر الكليمة مرتين لتكرار نفي

المماثلة، أما قوله (تعالى): ﴿ أَفَمَن يَخُلُقُ كَمَن لاَ يَخُلُقُ أَفَلا تَذَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ١٧] فالامر فيها واضح، فإنه يوبخهم، ولذلك قال بعدها: ﴿ أَفَلا تَذَكَّرُونَ ﴾ ولذلك مثار قيله (تعالى): ﴿ هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَميًّا ﴾ [مريم: ٦٥]. والسّميُّ هنا: الكفُ، والنظير، والاستفهام للنفي، ومثاله ـ أيضًا ـ قوله (تعالى): ﴿ وَلَمْ يكُن لَهُ كُفُواً أَحَدٌ ﴾ [الإخلاص: ٤]، فهو ظاهر في نفي المكافأة.

### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

#### وأما العقل فمن وجوه:

الأول: أنه قد علم بالضرورة أن بين الخالق والمخلوق تباينًا في الذات، وهنذا يستلزم أن يكون بينهما تباين في الصفات؛ لأن صفة كل موصوف تليق به، كما هو ظاهر في صفات المخلوقات المتباينة في الذوات، فقوة البعير (مثلاً) غير قوة الذرة، فإذا ظهر التباين بين المخلوقات مع اشتراكها في الإمكان والحدوث، فظهور التباين بينها وبين الخالق أجلى وأقوى.

الشاني: أن يقال: كيف يكون الرب الخالق الكامل من جميع الوجوه مشابهًا في صفاته للمخلوق المربوب الناقص المفتقر إلى من يكمله؟! وهل اعتقاد ذلك إلا تنقص لحق الخالق؟! فإن تشبيه الكامل بالناقص يجعله ناقصًا.

## الشرح

تمثيل الكامل بالناقص يجعله ناقصًا، بل إن المقارنة بينهما توجب النقص كما قيل:

ألم تر أن السيف ينقص قدره إذا قيل إن السيف أصضى من العصا أي: لو قلت: «عندي سيف عظيم جداً من أحسن السيوف، وهو أمضى من العصا" فلن يعد الناس قولك هذا شيئًا؛ لأنه لا مقارنة بينهما من الأصل.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

الثالث: أننا نشاهد في المخلوقات ما يتفق في الأسماء ويختلف في الحقيقة والكيفية، فنشاهد أن للإنسان يدًا ليست كيد الفيل، وله قوة ليست كقوة الجمل، مع الاتفاق في الاسم، فهذه يد وهنذه يد، وهنذه قوة وهنذه قوة، وبينها تباين في الكيفية والوصف، فعلم بذلك أن الاتفاق في الاسم لا يلزم منه الاتفاق في الحقيقة.

## الشرح

والتشبيه كالتمثيل، وقد يفرق بينهما بأن التمثيل التسوية في كل الصفات، والتشبيه التسوية في أكثر الصفات، لكن التعبير بنفي التمثيل أولى لموافقة القرآن في كَمثُله شيء في .

#### والواقع أن التعبير بالتمثيل أولى من وجهين:

**أحدهما:** أنه تعبير القرآن.

الثانم: أن نفي التشبيه على سبيل الإطلاق غير سديد؛ لأنه ما من شيئين موجودين إلا وبينهما تشابه من حيث الجملة، فالوجود للمخلوق والخالق اشتراك في أصل الوجود وإن اختلفا في حقيقته، فوجود الخالق واجب لازم أزلي أبدي، ووجود المخلوق جائز ممكن مقابل للعدم كما هو ظاهر، والسمع للخالق والمخلوق بينهما اشتراك في أصل المعنى، لكن هذا يختلف عن هذا، هذا من جهة.

ومن جهة ثانية: أن بعض الناس يجعل إثبات الصفات تشبيهًا، فإذا قلنا: «من غير تشبيه» أوهم من لا يدري أننا نريد «من غير إثبات»؛ لأن بعض الناس يجعل كل مشبت مشبها، فإذا قلنا: «من غير تشبيه» ظن الظان الذي لا يدري معنى ما نريد أن المراد: «من غير إثبات الصفة»؛ لأنه لم يدرس في الكتب التي عنده إلا أن إثبات الصفات تشبيه، وله: ذا يسمون المثبتة: مشبهة.

فمن ثم صار التعبير بنفي التمثيل أولى من التعبير بنفي التشبيه. \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

#### وأما التكييف:

فهو أن يعتقم المثبت أن كيفية صفات الله (تعمالين) كذا وكذا، من غير أن يقيدها بمماثل. وهنذا اعتقاد باطل بدليل السمع والعقل.

#### أما السمع:

فمنه قوله (تعالىٰ): ﴿ وَلا يُحيطُونَ بِهِ عَلْمًا ﴾ [طه: ١١].

## الشرح

وإذا كنا لا نحيط به علمًا، فكيف يمكن أن نكيف صفاته؟ لا يمكن أن نكيف صفاته إلا إذا أحطنا به علمًا، وإلا كنا كاذبين، وقائلين بغير الحق.

### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

وقوله: ﴿ وَلا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعُ وَالْبُصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولًا ﴾ [الإسراء: ٣٦].

ومن المعلوم أنه لا علم لنا بكيفية صفات ربنا؛ لأنه (تعالى) أخبرنا عنها ولم يخبرنا عن كيفيتها، فيكون تكييفنا قفوًا لما ليس لنا به علم، وقولاً بما لا يكننا الإحاطة به.

#### واما العمل:

فلأن الشيء لا تعرف كيفية صفاته إلا بعد العلم بكيفية ذاته أو العلم بنظيره المساوي له، أو بالخبر الصادق عنه، وكل هذه الطرق منتفية في كيفية صفات الله (عز وجل) فوجب بطلان تكييفها.

## الشرح

هنذه القاعدة مهمة جدًا، وهي: أن الشيء لا تُعرف صفاته إلا بعد العلم بأحد ثلاثة أشياء:

أولاً: كيفية ذاته.

ثانيًا: العلم بنظيره المساوي.

ثالثًا: إخبار الصادق عنه.

وكل هنذه الطرق منتفية في كيفية صفات الله (تعالى).

فمثلاً: إذا قلنا بأن لله سمعًا، فإننا لا نستطيع أن نكيف هذا السمع؛ لأنك لا تستطيع أن تعرف كيفية ذات الله، فكذلك كيفية سمعه.

وليس لله (تعالى) نظير؛ حتى نعرف سمع الله بمعرفة سمع نظيره، ولم يخبرنا الرسول ( المحلفية المحلفية المحلفة وغيرها من الصفات عند مجرد إثباتها.

مثال آخر: قوله (تعالى): ﴿ اسْتُوَىٰ عَلَى الْعُرْشِ ﴾ [الفرقان: ٥٩]، لا يمكن أن نعرف كيفية ذاته، وليس هناك نظير استوى على شيء مثل العرش؛ حتى نعرف كيفيه استوائه (عز وجل)، ولم يخبرنا الله (عز وجل) بكيفية استوائه على العرش، ولهذا قال بعض العلماء: إذا قال لك الجهمي؛ كيف استوى على العرش؟ فقل له: إن الله أخبرنا أنه

استوى، ولم يخبرنا بكيفية الاستواء، وقال بعضهم - أيضًا -: إذا قال لك: كيف استوى؟ فقل له: كيف هو بذاته؟ فسيقول: لا أعرف كيفية ذاته، فقل له: إذن لا أعرف كيفية صفاته؛ لأن الكلام في الصفات فرع عن الكلام في الذات".

## \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

وأيضًا فإننا نقول: أي كيفية تقدرها لصفات الله (تعالى)؟

فإن أي كيفية تقدرها في ذهنك، فالله أعظم وأجل من ذلك.

وأي كيفيـة تقدرها لصفات الله (تعالىٰ) فإنك ستكون كـاذبًا فيها؛ لأنه لا علم لك بذلك.

## الشرح

فأولاً: أي كيفية تقدرها لله (تعالى) فالله أعظم وأجل مما قدرت.

فمثلا: أي كيفية تقدرها لاستواء الله على العرش، فاستواء الله في حقيقته أعظم وأجل مما قدرت، فلا يمكن لذهنك أن يفرض استواء كاملاً على أكمل ما يكون من الاستواء إلا والله (تعالى) أعظم من ذلك، وكذلك نقول في صفة الوجه واليد وما أشبهها.

#### (١) قالشيخ الإسلام ابن تيمية في، مجموع الفتاوي، (٣٢٠/٥):

القول في صفاته كالقول في ذاته، والله (تعالن) ليس كمثله شيء لا في ذاته، ولا في صفاته، ولا في صفاته، ولا في أفعاله، لكن يفسهم من ذلك أن نسبة هنذه الصفة إلى موصوفها كنسبة هنده الصفة إلى موصوفها، فعلم الله وكلامه ونزوله واستواؤه هو كما يناسب ذاته ويليق بها، كما أن صفة العبد هي كما تناسب ذاته وتليق بها ونسبة صفاته إلى ذاته كنسبة صفات العبد إلى ذاته، ولهنذا قال بعضهم: إذا قال لك السائل: كيف ينزل؟ أو كيف استوى أو كيف يعلم؟ أو كيف ينكلم ويقدر ويخلق؟ فقل له: وأنا لا أعلم كيفية ضفاته، فإن العلم بكيفية الصفة يتبع العلم بكيفية الموصوف.

ثانياً: أي كيفية تحددها في صفات الله (تعالى) فأنت كاذب فيها قطعًا؛ لأنه ليس عندك علم بهنذا إطلاقًا؛ لأن الله (تعالى) لم يخبرنا عن كيفية تلك الصفات، فأي كيفية نقدرها نكون فيها كاذبين.

فحثلاً: صفة الكلام، فإننا نعلم أن الله (تعالى) يتكلم ونعلم المتكلم به، ولكن كيف يتكلم، وما صورة هنذا الكلام، هنذا ما لا نستطيع أن نعرفه، فالإنسان ينطق والطير ينطق ﴿عُلِمْنَا مَنطِق الطَّيْرِ ﴾ [النمل: ١٦]، ولكن ليس هنذا النطق، ونبطق الله سواء، بل إن منطق الطير لا نستطيع أن نكيف ونعرف صورته، فضلاً عن كلام الله، بل إن العربي والعجمي، ليتكلمان وأداء كل واحد منهما يختلف عن صاحبه في كيفية أدائه للحروف.

# \* \* \* قال المؤلف (رحمه الله)

وحينت في يجب الكف عن التكييف تقديرًا بالجنان، أو تقديـرًا باللسان، أو تحريرًا بالبنان.

ولهنذا لما سئل مالك (الرحمه الله تعالى) عن قوله (تعالى): ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتُوكَ ﴾ [طه: ٥] كيف استوى؟ أطرق رحمه الله برأسه حتى علاه

<sup>(</sup>۱) هو شيخ الإسلام، حجة الأمة ، إمام دار الهجرة، مالك بن أنس بن مالك بن أبي عمامر بن عمرو ابن الحارث، الإمام، الحافظ، الفقيه، أبو عبد الله الأصبحي، المدني، ولد سنة ثلاث وتسعين عام موت أنس خادم رسبول الله (ﷺ)، روى عن نافع، والمقبري، ونعيم المجمعر، والزهري، وخلق كثير.

وحدث عنه أمم لا يكادون يحصون، منهم: ابسن المبارك، والقطان، وابن مهدي، وابن وهب، وابن القاسم، والقعنبي... وغيرهم، وكانت وفاته سنة تسع وسبعين ومائة وثناء العلماء عليه أكثر من أن يحصي.

وانظر: "سير أعلام النبلاء" (٨/٨٤)، واحلية الأولياء» (٦/٣١٦)، و"ترثيب المدارك» (١/٢/١) وانذكرة الحفاظ» (١/٧/١)، وانتهذيب الكمال؛ (٦/٧).

الرحضاء (العرق) ثم قبال: «الاستواء غبير مجهول، والكيف غبير معقول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة (۱).

(١) احرجه ابو بعيم في الخليم» (٦/ ٢٢١ ـ ٣٢١)، والصابوني في العقيدة السلف؟ (ص ١٨١ ، ١٨٤)
 واللالكائي في الشرح أصول الاعتقاد؟ (٦٦٤)، والذهبي في السير؟ (٨/ ١٠٠).

من طريق سلمة بن شبيب، عن مهدي بن جعفر، عن جعفر بن عبد الله، قال: كنا عند مالك... فذكره.

قلت: ومهدي بن جعفسر صدوق له أوهام، كما قال الحافظ في "النقريسب" ، وقال فيه ابن عدي: يروي عن الثقات أشياء لا يتابعه عليها أحد، وقد اضطرب في روايته لهالذا الاثر.

فرواه عنه الدارمي في «الرد على الجمهمية» (١٠٤) عن جمعفر بن عبد الله عمل رجل سماه لي. قال: جاء رجل إلى مالك... فذكره.

ورواه عنه بكار بن عبد الله القرشي عن مالك بن أنس مباشرة أخسرجه ابن عبد البر في «التمهيد» (٦/ ١٣٨).

#### وللأثرطرق أخرى بصلبها إلى درجة التحسين

## ١ \_ أخرجه البيهقي في «الأسماء والصفات» (٨٦٦):

قال: أخبرنا أبو عبد الله الحافظ، أخبرنا أحمد بن محمد بن إسماعيل بن مهران، ثنا أبي، حدثنا أبو الربيع بن أخي رشدين بن سعمد، قال: سمعت عبد الله بن وهب يقول: كنا عند مالك ... فذك ه.

وصحح هذا الإسناد الذهبي ، فقال (رحمه الله) في «العلو» (ص ١٣٨).

وساق البيسهقي بإسناد صحيح عن أبي الربيع الرشديني عـن ابن وهب، قال: كنت عند مالك... الأثـــ.

### ٢ \_ وأخرجه البيهقي في «الاعتقاد» (ص ١١٩)، وفي «الأسماء والصفات» (٨٦٧):

قال: أخبرنا أبو بكر أحمد بن محمد بن الحارث الفقيه، أنا أبو محمد بن حيان، ثنا أبو جعفر أحمد بن زيرك اليزدي، قال: سمعت محمد بن عمرو بن النضر النيسابوري يقول: سمعت يحيى ابن يحيئ يقول: كما عند مالك ... فذكره.

# وله طرق أخرى عن مالك.

أخرجها ابن عبد البر في التمهيد» (١/ ١٣٠ ، ١٣٨) وأبو الشيخ في اطبقات المحدثين» (١/ ٢١٤).

وقد ذهب إلى ثبوت هنذا الآثر عن مالك جماعة من أهل العلم، بل لم أجد من ضعفه.

قال الذهبي في «العلو» (ص ١٣٩): هنذا ثابت عن مالك.

وقال الحافظ في افتح الباري! (١٣/ ١٣): أخرج البيهقي بسند جيد عن ابن وهب قال: كنا عند مالك ... الأثر. وروى عن شيخه ربيعة (۱) أيضاً: «الاستواء غير مجهول والكيف غير معقول (۱).

وقد مشى أهل العلم بعدهما على هنذا الميزان. وإذا كان الكيف غير معقول ولم يرد به الشرع فقد انتفى عنه الدليلان العقلي والشرعي فوجب الكف عنه.

فالحذر الحذر من التكييف أو محاولته، فإنك إن فعلت وقعت في مفاوز لا تستطيع الخلاص منها، وإن ألقاه الشيطان في قلبك فاعلم أنه من نزغاته، فالجأ إلى ربك فإنه معاذك، وافعل ما أمرك به فإنه طبيبك، قال الله (تعالى): ﴿ وَإِمَّا يَنزَغُنَّكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَزْغٌ فَاسْتَعَذْ بِاللَّه إِنَّهُ هُو السَّميعُ الْعَليمُ ﴾ [فصلت: ٣٦].

(١) هو ربيعة بن أبي عبد الرحمن فروخ، الإمام، مفتي المدينة، وعالم الوقت، أبو عثمان التيمي المشهور بربيعة الرأي.

روئ عن أنس بن مالك، والسائب بن يزيد، وسعيد بن المسيب، وغيرهم.

وروئ عنه سفيان، ومالك، والأوزاعي، وخلق، وكان إمامًا حافظًا فقيهًا مجنهدًا، بصيرًا بالرأي، ولذلك يقال له: ربيعة الرأي، أخباره مستوفاة في «تاريخ دمشق» و«تاريخ بغداد».

وكانت وفاته سنة ست وثلاثين ومائة.

وانظر «سير أعلام النبلاء» (٨٩/٦)، و\*تــذكرة الحفاظ» (١/ ١٥٧)، و\*تاريخ بغداد\* (٨/ ٢٢٠)، و\*تهذيب الكمال» (٢/ ٤٦٩).

(٢) أخرجه ابن بطة في «الإبانة» (١٢١)، واللالكائي في «شرح أصول الاعتقاد» (٦٦٥)، وابن قدامة في «إثبات صفة العلو» (ص ١١٤).

من طريق أحمد بن محمد بن صدقة، عن أحمد بن محمد بن يحيى بن سعيد القطان، عن يحيى ابن آدم، عن ابن عيينة ، عن ربيعة، به.

وهنذا إسناد حسن.

وأخرجه الذهبي في «العلو» (ص ١٣٩) من طريق معاذ بن المثنى ، عن محمد بن بشير، عن ابن عيينة، عن ربيعة به.

## الشرح

هندا الكلام عن مالك (رحمه الله) وشيخه ربيعة ميزان لجميع الصفات، فإذا قال قائل ـ مثلاً ـ : إن الله (سبحانه وتعالى) ينزل إلى السماء الدنيا، كيف ينزل؟ فنقول: النزول غير مجهول، والكيف غير معقول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة.

وإذا تأملنا قوله: «الكيف غير معقول» فإنه يدل على إثبات كيفية لكنها غير معقولة، وليس كما قال بعضهم: إنه يدل على أنه نفي الكيفية كلها؛ لأن نفي الكيفية كلها نفي للوجود، إذ ما من موجود إلا وله كيفية، وعلى هذا فيكون معنى كلام مالك (رحمه الله) وغيره من السلف في نفي الكيفية يكون المراد به نفى التكييف لا أصل الكيفية.



## القاعدة السابعة

## صفات الله (تعالى ) توقيفية لا مجال للعقل فيها ١٠٠

فلا نشبت لله (تعالى) من الصفات إلا ما دل الكتاب والسنة على ثبوته، قال الإمام أحمد (٢) (رحمه الله) (تعالى): «لا يوصف الله إلا بما وصف به نفسه، أو وصف به رسوله، لا يتجاوز القرآن والحديث (٢) (انظر القاعدة الخامسة في الأسماء).

#### (١) قال شيخ الإسلام في مجموع الفتاوي ، (٢٦/٥)،

القول الشامل في جميع هنذا الباب: أن يوصف الله بما وصف به نفسه، أو وصفه به رسوله، وبما وصفه به السابقون الأولون، لا يتجاوز القرآن والحديث.

قال الإمام أحمد: (وُثِقِيم) لا يوصف الله إلا بما وصف به نفسه، أو وصفه به رسوله (ﷺ)، لا يتجاوز القرآن والحديث.

ومذهب السلف أنهم يصفون الله بما وصف به نفسه، وبما وصفه به رسوله من غيـر تحريف ولا تعطيل.

 (٢) هو: أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الذهلي الشياني أبو عبد الله شيخ الإسلام، وسيد المسلمين في عصره، الحافظ، الحجة، ولد سنة أربع وستين ومائة.

سمع هشيمًا وإبراهيم بن سعد، وسفيان بن عبينة، ويحيى بن زائدة، وطبقتهم، وعنه البخاري، ومسلم وأبو داود، وأبو زرعة، ومطين، وخلق عظيم.

كان إمامًا في الحديث وضروبه، إمامًا في الفقه ودقائقه، إمامًا في السنة وطرائقها، إمامًا في الورع وغوامضه، إمامًا في الزهد وحقائقه (رحمة الله عليه) به أغاث الله (جل وعلا) أمة محمد (ﷺ)، وذاك أنه ثبت في المحنة، وبذل نفسه لله (عز وجل) حتى ضُرب بالسياط للقتل، فعلممه الله، وجعله عَلمًا يُقتدئ به، ملجأ يلتجئ إليه.

انظر: اسير أعلام النبلاء (١١/ ١٧٧)، اتذكرة الحفاظ (٢/ ٤٣١)، اتهذيب الكمال (١/ ١٨)، الثقات لابن حيان (٨/ ١٨)، اطبقات الحنابلة (١/ ٤٤).

(٣) ذكره ابن قدامة المقدسي في "ذم التأويل" (ص ٢٢) من رواية الخلال، قال: أخبرني علي بن =

## الشرح

لما أحالنا على هنذه القاعدة من الأسماء لأجل أن نعرف الأدلة على أن الصفات توقيفية، المقصود من هنذه الإحالة بيان أدلة كون الصفات توقيفية؛ لأن الصفات توقيفية كالأسماء، وقد سبق لنا ذكر الأدلة السمعية والعقلية على ذلك، فلا يجوز أن نثبت لله إلا ما أثبته لنفسه.

### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

ولدلالة الكتاب والسنة على ثبوت الصفة ثلاثة أوجه:

الأهل: التصريح بالصفة كالعزة، والقوة، والرحمة، والبطش، والوجه، واليدين ونحوها.

## الشرح

فالعزة، كقوله (تعالى): ﴿ فَإِنَّ اللَّعْزُةُ لِلَّهِ جَمِيعًا ﴾ [النساء: ١٣٩]. والقوة، كقوله (تعالى): ﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمُتِينُ ﴾ [الذاريات: ٥٨].

والرحمة: كقوله (تعالى): ﴿ وَرَبُّكَ الْغَفُورُ ذُو الرَّحْمَةِ ﴾ [الكهف: ٥٨]. والبطش: كقوله (تعالى): ﴿ إِنَّ بَطْشَ رَبِّكَ لَشَدِيدٌ ﴾ [البروج: ١٢]. والوجه: كقوله (تعالى): ﴿ وَيَبْقَىٰ وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلالِ وَالإِكْرَامِ ﴾ [الرحمان: ٢٧].

واليدان؛ كقوله (تعالى): ﴿ بَلْ يَدَاهُ مُبْسُوطْتَانَ ﴾ [المائدة: ٦٤].

عيسي أن حنيلاً حدثهم قال: سألت أبا عبد الله ... فذكره.

الثاني: تضمن الاسم لها مثل: الغفور متضمن للمغفرة، والسميع متضمن للسمع، ونحو ذلك (انظر القاعدة الثالثة في الأسماء).

## الشرح

فقد قال في القاعدة الثالثة في الأسماء؛ "إن دلت على وصف متعد تضمنت ثلاثة أمور" فقد أحالنا على ذلك ليعرف ماذا يتضمن الاسم من الصفات.

### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

الشالث: التصريح بفعل أو وصف دال عليها كالاستواء على العرس، والنزول إلى السماء الدنيا، والمجيء للفصل بين العباد يوم القيامة، والانتقام من المجرمين، الدال عليها (على الترتيب): قوله (تعالى): ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ السّتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥].

وقول النبي ( عنزل ربنا إلى السماء الدنيا »(١) . الحديث .

وقول الله (تعالى): ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمَلَكَ صَفًّا صَفًّا ﴾ [الفجر: ٢٢].

وقوله: ﴿ إِنَّا مِنَ الْمُجْرِمِينَ مُنتَقِمُونَ ﴾ [السجدة: ٢٢].

## الشرح

فمن صفات الله (تعالى) الاستواء على العرش، ويؤخذ هذا من قوله (تعالى): ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَىٰ ﴾ .

قال المؤلف (رحمه الله): فإن قيل: أنت قلت: إن من صفات الله النزول إلى السماء الدنيا، فأت بنص بهذا اللفظ.

<sup>(</sup>١) متفق عليه. سبق تخريجه.

قلنا: ليس هناك نص فيه «النزول» بل هناك نص فيه الفعل الدال على هذا المعنى وهو قول النبي ( النبي ( النبي النب

، كذلك من صفات الله (تعالى) المجيء، ولكن ليس هناك نص فيه لفظ المجيء، بل النص موجود فيه الفعل الدال عليه؛ وهو قوله (تعالى): ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفًا صَفًا ﴾ [الفجر: ٢٢].

أما قوله (تعالى): ﴿ إِنَّا مِنَ الْمُجْرِمِينَ مُنتَقِمُونَ ﴾، لو قلنا: إن من صفات الله (تعالى) الانتقام من المجرِمين، فليس هناك نص فيه كلمة «الانتقام» ولكن نقول إن قوله (تعالى) ﴿ مُنتَقِمُونَ ﴾ وصف دالٌ على الصفة التي تضمنها.

#### إذا فطرق إثبات الصفة لله ثلاثة،

الأول: التصريح بالصفة، وهذا واضح؛ كالقوة، والعزة، والرحمة، والمغفرة، والمحمة، والمغفرة، والمغفرة، والمغفرة، مثل قوله (تعالى): ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرة لِلنَّاسِ عَلَىٰ ظُلْمِهِم ﴾ [الرعد: ٦].

الشاني: أن ما تنضمنه الاسم من الصفات كالغفور - مشلاً - متضمن للمغفرة، والسميع متضمن للسمع، والبصيرمتضمن للبصر - وهنكذا.

الثالث: التصريح بفعل أو وصف دال عليها مثل الاستواء، فلو قيل: أين الدليل الذي فيه كلمة «الاستواء»؟

قلنا: قوله (تعالى): ﴿ ثُمَّ اسْتُوكَىٰ عَلَى الْعَرْشِ ﴾ [الرعد: ٢] فهذا فعل، والفعل مشتق من المصدر الذي هو الاستواء، وكذلك نقول في النزول والمجيء(١).

الكلام الذي توصف به الذوات: إما جملة أو مفرد.

فالجملة إما إسمية كقوله: «والله بكل شي، عليمة، أو فعليه كقوله: «علم أن لن تحصوه».

أما المفرد فلابد فسيه من إضافة الصفة لفظا أو معنى كقسوله: "بشيء من علمه"، وقوله: "هو أشد منهم قوة». أو إضافة الموصوف كقوله: "ذو القوة».

<sup>(</sup>١) قال شيخ الإسلام ابن تيمية في، مجموع الفناوي، (١٤٥/٦):





# قواعد في أدلة الأسماء والصفات

## القاعدةالأولى

الأدلة التي تثبت بها أسماء الله (تعالى) وصفاته، هي: كتاب الله (تعالى)، وسنة رسوله (ﷺ)، فلا تثبت أسماء الله وصفاته بغيرهما.

## الشرح

هنذه القاعدة مهمة، وهي أن أسماء الله وصفاته لا تؤخذ إلا من الكتاب والسنة، وهل تؤخذ من إجماع السلف؟

«لا يمكن أن يوجد إجماع من السلف إلا مبنيًا على الكتاب والسنة، وحينئذ فالمرجع هو: الكتاب والسنة؛ لأن الأسماء والصفات العلم بهما من باب العلم بالخبر، ليست أحكامًا يدخل فيها القياس حتى نقول: ربما يكون إجماع عن قياس، ولكنها أمور تدرك بالخبر.

وحينئذ لا يمكن أن يوجـد إجماع، إلا مستندًا إلى خبـر من كتاب الله، أو سنة رسوله (ﷺ).

فالمرجع إذًا في إثبات أسماء الله وصفاته هو: الكتاب والسنة.

ولكن (أحيانًا) لا نطلع على دليل الكتاب والسنة، لكننا نطلع على الإجماع، فنقول: إن الإجماع هنا لا بد أن يكون مستندًا إلى الكتاب والسنة.

وعلى هنذا فـما ورد إثباته لله (تعالـين) من ذلك في الكتاب والسنة وجب إثباته.

وما ورد نفيه فيهما وجب نفيه، مع إثبات كمال ضده.

وما لم يرد إثباته ولا نفيه فيهما وجب التوقف في لفظه فلا يثبت ولا ينفى لعدم ورود الإثبات والنفى فيه.

وأما معناه فيفصل فيه، فإن أريد به حق يليق بالله (تعالى) فهو مقبول. وإن أريد به معنى لا يليق بالله عز وجل وجب رده.

## الشرح

هنذه القاعدة مفهومة، وهي أننا مادمنا نعتمد في الإثبات والنفي على الكتاب والسنة فما ورد إثباته وجب إثباته.

وما ورد نفيه وجب نفيه مع إثبات كمال ضده؛ فالظلم ورد نفيه، فينفي عن الله مع إثبات كمال ضده، والبصر ورد إثباته فيجب علينا إثباته.

وهناك أشياء تنازع فيها المتأخرون؛ لأنها مما حدث من علم الكلام، فمنهم من نفاها ومنهم من أثبتها، والصواب أننا نتوقف في اللفظ ونستفصل في المعنى، فاللفظ لا نشبته ولا ننفيه، والمعنى نستفصل عنه، هنذا إن لم يكن ذلك الاسم دالاً على نقص فيجب علينا نفيه بكل حال، أما إذا كان محتملاً فإننا نتوقف في لفظه، ونستفصل عن معناه.

#### \* \* \*

#### قال المؤلف (رحمه الله)

ف مما ورد إثباته لله (تعالى): كل صفة دل عليها اسم من أسماء الله (تعالى) دلالة مطابقة، أو تضمن، أو التزام.

ومنه: كل صفة دل عليها فعل من أفعاله كالاستواء على العرش، والنزول الى السماء الدنيا، والمجيء للفصل بين عباده يوم القيامة، ونحو ذلك من أفعاله التي لا تحصى أنواعها فضلاً عن أفرادها ﴿ ويفعلُ الله ما يشاء ﴾ [إبراهيم: ٢١].

ومنه: الوجه، والعينان، واليدان ونحوها.

ومنه: الكلام، والمشيئة، والإرادة بقسميها: الكوني، والشرعي. فالكونية بمعنى المشيئة، والشرعية بمعنى المحبة(١٠).

ومنه: الرضا، والمحبة، والغضب، والكراهة ونحوها.

ومما ورد نفيه عن الله (سبحانه) لانتفائه وثبوت كمال ضده: الموت، والنوم، والسُّنَة، والعجز، والإعياء، والظلم، والغفلة عن أعمال العباد، وأن يكون له مثيل أو كفؤ ونحو ذلك.

ومما لم يرد إثباته ولا نفيه لفظ (الجمهة) فلو سأل سائل هل نشبت لله (تعالى) جهة؟

قلنا له: لفظ الجهة لم يرد في الكتاب والسنة إثباتًا ولا نفيًا، ويغني عنه ما ثبت فيهما من أن الله (تعالى) في السماء. وأما معناه فإما أن يراد به جهة سفل أو جهة علو لا تحيط به.

فالأول: باطل لمنافاته لعلو الله (تعالىٰ) الثنابت بالكتاب والسنة، والعقل والفطرة، والإجماع.

#### (١) قال شيخ الإسلام ابن تيمية في، مجموع الفتاوي، (١٣٢/١٨)،

والتحقيق أن الإرادة في كتاب الله نوعان: إرادة دينية شرعية وإرادة كونية قدرية .

فالأول كقوله (تعالىن): ﴿يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر﴾ وقوله (تعالىن): ﴿ولكن يريد ليطهركم﴾ وقوله (تعالىن): ﴿يريد الله ليبين لكم ويهديكم سنن الذين من قبلكم﴾ إلى قوله ﴿والله يريد أن يتسوب عليكم﴾ فإن الإرادة هنا بمعنى المحسبة والرضن وهي الإرادة السدينية وإليسه الإشارة بقوله: ﴿وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون﴾.

وأما الإرادة الكونية القدرية فمثل قوله (تعالى): ﴿فَمَن يَرِدُ اللهِ أَنْ يَهِـَدُيهُ يَشْرَحُ صَدَرَهُ للإسلام ومن يَردُ أَنْ يَضِلُهُ يَجَعُلُ صَدَرَهُ ضَبِـقًا حَرجًا كَأَنُمَا يَضِعَدُ فِي السَمَاءُ﴾ ومـثل قول المسلمين ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن فجميع الكائنات داخلة في هنذه الإرادة والإشاءة لا يخرج عنها خير ولا شر ولا عرف ولا نكر.

وهنذه الإرادة والإشاءة نتناول ما لا يتناوله الأمر الشــرعي، وأما الإرادة الدينية فهي مطابقة للأمر الشرعى لا يختلفان. والشاني: باطل أيضًا؛ لأن الله (تعالى) أعظم من أن يحيط به شيء من مخلوقاته.

والشالث: حق؛ لأن الله (تعالى) العلي فوق خلقه ولا يحيط به شيء من مخلوقاته.

### الشرح

فمما ورد فيه النزاع «الجهة» فهل الله (تعالى) في جهة؟! الجواب على هذا أن نقول:

الجهات إما علو أو سفل، والعلو إما أن يحيط بالله أو لا يحيط به، فإن أردت بالجهة جهة السفل (كما يقول من يقول: إن الله ـ تعالى ـ في كل مكان بذاته) فهذذا باطل بلا شك؛ لأنه مخالف لما ثبت من علوه الدال على كماله.

وإن أردت أنه في جهـة تحيط به (جهـة عليا لكن تحيط به) حـوله الجدران وفوقه السقف وما أشبه ذلك فهنذا باطل؛ لأن الله (تعالى) لا يحيط به شيء من مخلوقاته.

وإن أردت جهة علو لا تحيط به بل هي عدم؛ ما فوقه شيء ولا عن يمينه، ولا عن شماله، فكل ما هو فوق فهو عدم، يعني ليس هناك شيء من المخلوقات، فهنده جهه علو لا تحيط به، فهندا حق؛ لأن الله (تعالى) فوق كل شيء، لا يحاذيه شيء من مخلوقاته أبدًا، فكل شيء هو تحته، إذن فهنده جهة علو بدون إحاطة شيء من مخلوقاته، وهنذا حق، والدليل على ذلك (أي: على علو الله بذاته) في كتاب الله وسنة رسوله وإجماع الصحابة والعقل والفطرة (۱).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) انظر (التدمرية) (ص ٤٧).

ودليل هنذه القاعدة السمع والعقل.

فَامَا السَمِع فَمَنَهُ قُولُهُ (تَعَالَىٰ): ﴿ وَهَذَا كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ مُبَارَكٌ فَاتَبِعُوهُ وَاتَّقُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ [الأنعام: ١٥٥].

وقوله: ﴿ فَآمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ النَّبِيِّ الْأُمِّيِّ اللَّهِ يَوْمِنُ بِاللَّهِ وَكَلِمَاتِهِ وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ [الأعراف: ١٥٨].

وقوله: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمُ عَنْهُ فَانتَهُوا ﴾ [الحشر: ٧]. وقوله: ﴿ مَن يُطِعِ الرَّسُولَ فَقُدْ أَطَاعَ اللَّهَ وَمَن تَولَىٰ فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفيظًا ﴾ [النساء: ٨٠].

وقوله: ﴿ فَإِن تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ باللَّه وَالْيَوْمِ الآخر ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً ﴾ [النساء: ٩٥].

وقوله: ﴿ وَأَنِ احْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنْزَلُ اللَّهُ وَلا تُتَّبِعْ أَهُواءَهُمْ ﴾ [المائدة: 8].

إلى غيـر ذلك من النصوص الدالة على وجوب الإيمان بما جـاء في القرآن والسنة.

وكل نص يدل على وجوب الإيمان بما جاء في القرآن فهو دال على وجوب الإيمان بما جاء في القرآن الأمر باتباع النبي (ﷺ) والرد اليه عند التنازع. والرد إليه يكون إليه نفسه في حياته وإلى سنته بعد وفاته.

وأين الإيمان بالقـرآن لمن لم يرد النزاع إلى النبي ( الله الله الله به في القرآن؟

رأين الإيمان بالرسول الذي أمر به القرآن لمن لم يقبل ما جاء في سنته؟
ولقد قال الله (تعالى): ﴿ وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تَبْيَانًا لَكُلَ شَيْءٍ ﴾ [النحل: ٨٩]. ومن المعلوم أن كثيرًا من أمور الشريعة العِلْمية والعملية جاء بيانها بالسنة، فيكون بيانها بالسنة من تبيان القرآن.

## الشرح

هندا كله يدل على أن ما جاء في السنة من ذلك فهو كما جاء في القرآن سواء بسواء.

#### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

واما العقل فنقول: إن تفصيل القول فيما يجب أو يمتنع أو يجوز في حق الله (تعالى) من أمور الغيب التي لا يمكن إدراكها بالعقل، فوجب الرجوع فيه إلى ما جاء في الكتاب والسنة.

## الشرح

فإن قال القائل: إن الله في جهة، وقال آخر: إن الله ليس في جهة.

فإننا نقول: أما بالنسبة للَّفُظ: فلا نثبت، ولا ننفي، لكن بالنسبة للمعنى: فإننا نستفصل؛ لأن الذين نفوا الجهة ادعوا أن أهل السنة يثبتون أن الله في جهة تحيط به، فصاروا يتوصلون بنفي الجهة إلى نفي العلو، ولهنذا نحتاج أن نستفصل.

فإن قال قائل: إن الله ليس بجسم، وقال آخر: بل لله جسم؛ لأنه استوى على العرش، وينزل إلى السماء الدنيا، ويأتى للفصل بين العباد، ويقبض

الصدقات ويربيها بكف وما أشب ذلك، فالأول يقول: ليس بجسم، والثاني يقول: جسم.

والذين ينبغيم: هم أن نستفصل؛ لأن الذين نفوا الجسم ادعوا أن إثبات أي صفة يستلزم التجسيم، وقالوا: أجسام متماثلة، فقالوا: إن الله لم يستو على العرش؛ لأنك لو قلت: استوى على العرش؛ لصار المعنى أنه جسم.

وقالوا: إن الله لا ينزل؛ لأنك لو قلت يـنزك؛ لصار جسمًا، وقالوا: إن الله لا يأتي للفصل بين العباد؛ لأنه لو كان كذلك لكان جسمًا.

وبقولون: ليس لله يد حقيقة، وإلا لكان جسمًا... إلى آخره، فنفي هنؤلاء الصفات بهنذه الحجة.

فأين له والاء من الكتاب أو السنة نفي الجسم، فلو أن أحدًا أثبت أن الله جسمًا، وقال: إني أقول أن الله جسمًا، فإننا نطالبه بأن يأتي بالدليل على أن الله ليس بجسم، وعندها فلن يستطيع، فإن طالبنا بدليل على أن الله جسم لكان الجواب: لا يوجد دليل.

ونقول: إذا لا تثبت أن لله جسم، ولا تنف أن الله جسم، ولكن تستفصل عن المعنى، وأثبت المعنى الحق، وانف المعنى الباطل، أما اللفظ فدعه، لا تقل: الله ليس بجسم، ولا تقل: الله جسم، واترك هذا اللفظ؛ فهذا اللفظ ما تكلم به الكتاب، ولا السنة، ولا الصحابة.

#### ونستطصل منه عن مراده بمعنى الجسم:

فإن قال: أريد بمعنى الجسم: الشيء المركب من أعضاء وأبعاض، وما أشبه ذلك.

فإننا نقول: هنذا ممتنع على الله، ونفى الجسم بهنذا المعنى صحيح.

وإن قال: أنا أنفي الجسم، وأريد نفي الشيء القائم بنفسه المتصف بالصفات اللائقة به. فإننا نقول: نفي الجسم بهذا المعنى غير صحيح، بل هو بهذا المعنى جسم، أي: أنه قائم بنفسه متصف بالصفات التي تليق به من استواء على العرش، ونزول إلى السماء الدنيا ... وما أشبه ذلك.

إذا لفظ الجسم: إثباتًا على سبيل الإطلاق خطأ، ونفيًا على سبيل الإطلاق خطأ، وهنذا التفصيل في المعنى واجب.

أما في اللفظ: فإنا لا نقول إن الله جسم، ولا نقول: إن الله ليس بجسم، ولهنذا فالسفاريني (١) (رحمه الله) انتقد عليه قوله:

وليس ربنا بجوهر ولا جسم ولا عــرض تعـــالى ذو العــلو ولهنذا أبدله شيخنا عبد الرحمن السعدى بقوله:

### ليس الإله مشبهًا عبيده في الوصف مع أسمائه العديدة

وهنذا في الحقيقة صحيح، ولكن قوله: وليس ربنا بجوهر! فما الذي يدريه، وقوله: ولا عرض! فما الذي يدريه، وقوله: ولا عرض! فما الذي يدريه، فقد كان حريًا به السكوت، كما سكت الله ورسوله، فليس في القرآن إثبات بأنه جسم، ولا نفى بأنه ليس بجسم، وكذلك عند الصحابة.

لكن هـذه المسائل ولَّدها المتكلمون المحدثون؛ ليتـوصلوا بها إلى مـعنى

 <sup>(</sup>١) هو محمد بن أحمد بن سالم بن سليمان السفاريني أبو العون شمس الدين، نسبته إلى سفارين وهي
 قرية من قرئ نابلس بفلسطين.

ولد سنة أربع عشــرة وماثة وألف، وجمــع (رحمه الله) بين الفــقه والديانة والصيــانة، والصدق، وحـــن السمت والخلق، وكان ناصرًا للسنة، قامعًا للبدعة.

له مؤلفات كشيرة جليلة منها الواقح الأنوار السنية شرح قصميدة أبي داود الحانية» والوامع الأنوار البهيئة وسواطع الاسرار الأثرية لشمرح الدرة المضية في عقد المفرقة الناجية، والحداء الألباب في شرح منظومة الأداب، وغيرها.

وكانت وفاته سنة ثمان وثمانين ومانة وألف. انظر: «النعت الأكمل لأصحاب الإمام أحمد» (ص ٣٠١)، «السحب الوابلة» (٣٤٠)، «والأعلام» (١٤/١).

باطل، فيوهمون العامة ومن ليس عندهم علم راسخ بأن هندا الذي قالواه هو الحق، وأن هندا هو غاية التنزيه لله (عز وجل) فينفون الصفات بمثل هنده الطُّرة.

#### والخلاصة

أن هذه القاعدة مهمة عند جدالك لإنسان ينفي، أو يشبت شبئًا لله، فعندها تقول له: هات الدليل، وإلا فاسكت، لا تثبت ولا تنف، فالمعاني الحق ثابتة لله، والمعانى الباطلة منفية عن الله(۱).

#### (١) قال شيخ الإسلام في ، مجموع الفتاوي ، (٢٠٤/١٧) ؛

كل لفظ وجد في الكتباب والسنة بالإثبات ـ أي: أثبته الله لنفيسه ـ أثبت ذلك اللفظ، وكل لفظ وُجد منفيًا نفى ذلك اللفظ:

وأما الألفاظ التي لا توجد في الكتاب والسنة، بل ولا في كسلام الصحابة والتابعين لهم بإحسان، وسائر أئمة المسلمين، لا إثباتها ولا نفيها، وقد تنازع فيها الناس فهنذه الألفاظ لا تثبت، ولا تنفى إلا بعد الاستفسار عن معانيها.

فإن وجدت معانيها مما أثبته الرب لنفسه؛ أثبت، وإن وُجدت مما نفاه الرب عن نفسه؛ نفيت، وإن وجدنا اللفظ أثبتت به حق وباطل، أو نفى به حق وباطل، أو كان مجملاً يراد به حق وباطل، وصاحب أراد به بعضها لمكنه عند الإطلاق يوهم الناس أو يفهمهم ما أراد وغير ما أراد فهاذه الألفاظ لا يطلق إثباتها ولا نفيها، كلفظ: "الجوهر، والجسم، والتحيز، والجهة"، ونحو ذلك من الألفاظ التي تدخل في هنذا المعنى، فقل من تكلم بها نفيًا أو إثباتًا، إلا وأدخل فبها باطلاً، وإن أراد مها حقًا.

والسلف والأثمة كرهوا هنذا الكلام المحدث؛ لاشتماله عملى باطل، وكذب، وقول على الله بلا علم، وكذلك ذكر أحسمد في رده على الجهمية أنهم يفترون على الله فيصا يتفونه عنه، ويقولون عليه بغير علم، وكل ذلك مما حرمه الله ورسوله.

ولم يكره السلف هندة لمجرد كونها اصطلاحية، ولا كرهوا الاستدلال بدليل صحيح جاء به الرسول، بل كرهوا الأقوال الباطلة المخالفة للكتاب والسنة، ولا يخالف الكتاب والسنة إلا ما هو باطل، لا يصح بعقل، ولا سمع.

ولهنذا لما سئل أبو العباس ابن سريج عن التوحيد، فذكر توحيد المسلمين، وقال: وأما توحيد أهل الباطل؛ فسهو المخوض في الجواهر والأعسراض ، وإنما بعث الله النبي (ﷺ) بإنكار ذلك، ولم يرد بذلك أنه أنكر هنذين اللفظين، فإنهما لم يكونا قد أحدثا في زمنه، وإنما أراد إنكار ما يعني بهما=

## القاعدة الثانية

## الواجب في نصوص القرآن والسنة إجراؤها على ظاهرها دون تحريف لاسيما نصوص الصفات حيث لا مجال للرأي فيها

## الشرح

هذه (أيضًا) قاعدة مهمة، فالواجب في نصوص الكتاب والسنة أن تجري على ظاهرها (كما سيأتي في الأدلة) لاسيما نصوص الصفات؛ لأن نصوص الصفات من الأمور الغيبية التي ليس للعقل فيها مجال حتى يتحكم، ويقال: هنذا يُراد به ظاهره... وما أشبه ذلك، فنحن نسلم بهنذه النصوص ونجريها على ظاهرها مع اعتقاد أن ظاهرها لا يُراد به الباطل.

فعلى سبيل المثال: لو قال قائل: إن ظاهر قوله (تعالى): ﴿ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانَ ﴾ [المائدة: ٦٤] أن تكون له يدان تماثلات أيدي المخلوق.

فإننا نقول: نحن ما نفهم من ظاهر قوله (تعالى): ﴿ بُلْ يَدُاهُ مُبْسُوطَتُانِ ﴾ [المائدة: ٦٤]أن اليدين تماثلان أيدي المخلوقين، بل نفهم أنهما اليدان اللائقتان بالله (تعالى)، كما لو قلت: إن للهر يدين؛ فإن أحدًا من الناس

من المعاني الباطلة فإن أول من أحدثهما الجهمية، والمعتزلة، وقصدهم بذلك إنكار صفات الله
 (تعالى) أو أن يرئ أو أن يكون له كلام يتصف به، وأنكرت الجهمية أسماءه (أيضًا).

وأول من عرف عنه إنكار ذلك: الجمعد بن درهم؛ فيضحى به خالد بن عبيد الله القسيري، بـ اواسط، وقال: يا أيها الناس! ضحوا، تقبل الله ضحاياكم، فإني مضح بالجعد بن درهم، إنه زعم أن الله لم يتخذ إبراهيم خليلاً، ولم يكلم موسى تكليمًا (تعالى الله عما يقول الجعد علواً كبيرًا)، ثم نزل فذبحه.

وكلام السلف والأثمة في ذم هنذا الكلام وأهله مبسوط في غير هنذا الموضع.

لا يقول: إن ظاهر هنذا اللفظ أن يدي الهر كيدي الإنسان، فعندما أضفت لفظ البدين إلى الهر؛ كان معناها يليق بالهر.

إذًا؛ فظاهر النصوص في أسماء الله وصفاته هو: المعنى اللائق بالله، ولهنذا يجب علينا إجراؤها على ظاهرها، لا على سبيل التمثيل بل على المعنى اللائق بالله (سبحانه وتعالى)؛ لأن الصفات إذا أضيفت إلى موصوفها اقتضى ذلك أن تكون لائقة به.

فإذا قلت: «أمسكت الكأس يده بيدي» فإن أحدًا لا يفهم من هذا القول أن يد الكأس كيدي، فهذه جملة واحدة، ومع هذا فإن ما يفهم من اليد المضافة إلى الكأس غير ما يفهم من اليد المضافة إلى الذي أمسك.

إذًا بد الله (عـز وجل) التي نطق بهـا القـرآن والسنة، ليس ظاهرها أنهـا كأيدي المخلوقين أبدًا... بل إن ظاهرها أنها بد تليق بالله (سبحانه وتعالى).

وبهنذا نقطع دابر هنؤلاء المحرفين، الذين يدعون أن ظواهر الكتاب والسنة . هو التمثيل ويتوصلون بهنذا الاعتقاد الباطل إلى نفى ما جاء فى الكتاب والسنة .

. . .

قال الؤلف (رحمه الله):

ودليل ذلك؛ السمع، والعقل.

أَمَا السمع: فقوله (تعالى): ﴿ نَزُلَ بِهِ الرُّوحُ الأَمِينُ \* عَلَىٰ قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ المُنذرينَ \* بلسان عَربي مُبينِ ﴾ [الشعراء: ١٩٣ \_ ١٩٥].

<sup>(</sup>١) النملة.

وقوله: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبَيًا لَعَلَكُمْ تَعْقَلُونَ ﴾ [يوسف: ٢]. وقوله: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبَيًا لَعَلَكُمْ تَعْقَلُونَ ﴾ [الزخرف: ٣].

وهنذا يدل على وجوب فهمه على ما يقتضيه ظاهره باللسان العربي إلا أن يمنع منه دليل شرعي.

وقد ذم الله (تعالى) اليهود على تحريفهم، وبين أنهم بتحريفهم من أبعد الناس عن الإيمان.

فقال: ﴿ أَفَتَطَمُّعُونَ أَن يُؤْمِنُوا لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مَنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلامَ اللَّهُ ثُمُّ يُحْرَفُونَهُ مِنْ بَعْد مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٧٥].

وقال (تعالى): ﴿ مِنَ الَّذِينَ هَادُوا يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَن مُواضِعِهِ وَيَقُولُونَ سَمعْنَا وَعَصَيْنَا ﴾ [النساء: ٤٦]. الآية.

## الشرح

يتضح من قبوله (تعالى): ﴿ بِلسَانِ عُرْبِي مُّبِينٍ ﴾ أن ما يجب علينا إذا جاءنا شيء في الكتاب والسنة أن نجريه على ما يقتضيه هذا اللفظ بالسلان العربي؛ لأنه نزل باللسان العربي.

كذلك قـوله (تعالى): ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [يوسف: ٢]، وقوله: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لَعَلَكُمْ تَعْقَلُونَ ﴾ [الزخرف: ٣].

﴿ لَعَلَّكُمُ تَعُقِلُونَ ﴾ هنذا للتعليل، أي: لأجل أن تعقلوا معانيه؛ لأنه نزل بلغتكم، فهنذا يلزم أن نجريه على ما يقتضيه اللسان العربي؛ ولهنذا قال: "وهنذا يدل على وجوب فهمه على ما يقتضيه ظاهره باللسان العربي إلا أن يمنع منه دليل شرعي"، والله أعلم.

\* \* \*

وأصا العقل: فبلان المتكلم بهنده المنصوص أعلم بمراده من غيره، وقد خياطنا باللسان البعدي المهم، فيوجب قبيوله على ظاهره وإلا لاختلفت الأراء وتفرقت الأمة.

## الشرح

مماسبق يتضح: أن الواجب في نصوص القرآن والسنة إجراؤها على ظاهرها دون تحريف، ودليل ذلك السمع والعقل:

أها السمع: فقد استدللنا بعدة آيات كسما سبق، وفي الآية الأخيرة ذكر أن التحريف من صنع اليهود، وأن من حرَّف من هنذه الأمة نصوص الكتاب والسنة سواءً العلمية، أو العملية؛ كان فيه شبه من اليهود.

اصا العقل: فنقول: إن المتكلم بهذه النصوص وهو الله، ورسوله أعلم الناس بمراده، كما أن كل متكلم أعلم بمراده مما تكلم به، والله (عز وجل) خاط الناس بمراده، كما أن كل متكلم أعلم بمراده مما تكلم به، والله (عز وجل) خاط باللسان العربي المبين كما قال (تعالى): ﴿ نَوْلُ بِهِ الرُّوحُ الأَمِينُ \* عَلَى صبر لتَكُونَ مِنَ الْمُنذِرِينَ \* بلسان عَربي مُبين ﴾ [الشعراء: ١٩٥ \_ ١٩٥].

وإذا كان كذلك؛ فإنه يجب قبوله على ظاهره؛ لأننا لو لم نقل بقبوله على ظاهره؛ لتعددت التأويلات؛ لاختلاف الآراء، مما يؤدي إلى اختلاف الأمة لاختلاف الآراء، ولهنذا تجد المتأولين هم أكثر الناس نزاعًا في المراد بالنصوص؛ لأن كل إنسان يأول على ما يقتضيه رأيه فيحصل الخلاف والتفرق وتكون الأمة أمًا ليست أمة واحدة.

#### \* \* \*

## القاعدة الثالثة ظواهر نصوص الصفات معلومة لنا باعتبار ومجهولة لنا باعتبار آخر

فباعتبار المعنى هي معلومة، وباعتبار الكيفية التي هي عليها مجهولة.

وقد دل على ذلك: السمع والعقل.

أَمَا السمع: فمنه قوله (تعالى): ﴿ كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لِيَدَّبَرُوا آيَاتِهِ وَلَيْ اللهُ الل

وقوله (تعالىٰ): ﴿ إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبَيًّا لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [الزخرف: ٣].

وقوله (جل ذكره): ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكَ لِتُسَبِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِلَ إِلَيْهِمُ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٤٤].

والتدبر لا يكون إلا فيما يمكن الوصول إلى فهمه، ليتذكر الإنسان بما فهمه منه.

وكون القرآن عربيًا ليعقله من يفهم العربية يدل على أن معناه معلوم وإلا لما كان فرق بين أن يكون باللغة العربية أو غيرها.

وبيان النبي (ﷺ) القرآن للناس شامل لبيان لفظه وبيان معناه.

### الشرح

قال الله (تعالى): ﴿ كَتَابُّ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لَيَدَّبَرُوا آيَاتِهِ ﴾ [ص: ٢٩] وإذا كان نزل لتدبر الآيات؛ فمعلوم أن ما لا يمكن الوصول إلى معناه؛ فلا فائدة

من تدبره؛ لأن المقصصود بالتدبر هو: الـوصـول إلى المعنى، ولهـنـذا قـال: ﴿ وَلَيْتَذَكُّرَ ﴾ ولا تذكر إلا بعد معرفة للمعنى.

ورة والمادان منظون معناه، فإن جَعَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقَلُونَ ﴾ [الزخرف: ١٣]، أي: تعقلون معناه، فإن لفظه بالنسبة للسان العربي لو فرض أنه لا يعقل معناه، لم يكن ثمَّ فسرق بين أن يكون باللسان العربي، أو اللسان الأعجمي.

وأيضًا في قوله (تعالى): ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكُرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِلَ إِلَيْهِمْ ﴾ [النحل: ٤٤] فالرسول (ﷺ) بين القرآن لفظه ومعناه.

### فإذا قال قائل: يلزمكم على هذا أن يكون للرسول ( على المسير كامل للقرآن؟

وكقوله (تعالى): ﴿ وَأَعِدُوا لَهُم مَا اسْتَطَعْتُم مِن قُوَّةٍ ﴾ [الأنفال: ٥٩] قال (ﷺ): «ألا إن القوة: الرمي»(\*)... وما أشبه ذلك.

أما الباقي فأمره واضح عند الصحابة، لا يحتاجون إلى تفسيره، فالرسول (يهيئة) بين لفظ القرآن، ومعناه، ولم يترك منه شيئًا، وحينئذ نقول: إن نصوص الصفات معلومة لنا باعتبار المعنى، أما باعتبار الكيفية التي عُليها؛ فهي مجهولة لنا.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (١٩١٧) من حديث عقبة بن عاسر (يُؤلينيه).

وأها العقل: فلأن من المحال أن ينزل الله (تعالى) كتابًا أو يتكلم رسوله (بَالَيُهُ ) بكلام يقصد بهذا الكتاب وهذا الكلام أن يكون هداية للخلق، ويبقى في أعظم الأمور وأشدها ضرورة مجهول المعنى، بمنزلة الحروف الهجائية التي لا يفهم منها شيء؛ لأن ذلك من السفه الذي تأباه حكمة الله (تعالى)، وقد قال الله (تعالى) عن كتابه: ﴿ كِتَابُ أُحُكِمَتُ آيَاتُهُ ثُمَّ فُصِلَتُ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ﴾ [هود: ١].

## الشرح

إن الله (تعالى) أنزل كتابًا، والنبي ( الله بكلام لهداية الحلق، وإصلاح دينهم ودنياهم، فليس من المعقول (أبدًا) أن يكون هنذا الكلام الذي يقصد به هداية الحلق لا يعرف معناه؛ لأن لفظًا لا يعلم معناه؛ لا يمكن أن يكون هداية، فإن الأعجمي الذي يتكلم بكلام لا نعرف لو جاء وتكلم بكلام كثير؛ فإنه لا يفيدنا.

فإذا قلنا: إن الكتاب والسنة لا يعرف معناهما فسيما يتعلق بالصفات، فمعنى هنذا أننا أنكرنا المعقول كما أنكرنا المنقول، فالمنقول كم فيه من دليل على أن القرآن بيان.

انكرنا المعقول؛ لأنه ليس من المعقول أن ينزل بهنذا الكتاب ويتكلم هذا النبي بالكلام الذي يُراد به الهداية. والمخاطبون لا يعرفون المعنى؛ إذ لم يستفيدوا من هذا اللفظ شيئًا، فالضرورة العقلية تستلزم أن يكون القرآن معلوم المعنى، وكذلك السنة، فهذا أمر ضروري عقلى لا نحيد عنه.

هنذه دلالة السمع والعقل على علمنا بمعانى نصوص الصفات.

وأما دلالتهما على جهلنا لها باعتبار الكيفية، (فقد سبقت في القاعدة السادسة من قواعد الصفات).

وبهنذا علم بطلان مذهب المفوضة الذين يفوضون علم معاني نصوص الصفات، ويدعون أن هنذا مذهب السلف. والسلف بريئون من هنذا المذهب، وقد تواترت الأقوال عنهم بإثبات المعاني لهنذه النصوص إجمالا أحيانًا وتفصيلاً أحيانًا، وتفويضهم الكيفية إلى علم الله (عز وجل).

## الشرح

الآن عندنا مذهب، يسميه بعض الناس: "مذهب أهل السنة"، أو "مذهب السلف"، وهو التضويض، ولذلك بعضهم يقول: أهل السنة ينقسمون إلى قسمين: مفوضة ومأولة، ثم لا يذكرون المذهب الحقيقي لأهل السنة".

الأول:الخطأ في فهم مـذهب أهل السنة والجماعـة، وتصويره على أنه التفــويض الكامل للنصوص معنى وكيفية.

<sup>(</sup>١) يلفت الشيخ (رحمه الله) هنا الانتباه إلى أمرين:

والصواب أن مذهب أهل السنة هو تفويض الكيف فقط، أما المعنى فيثبتونه على ما يليق بالله (عز وجل).

الثاني؛ أن أهل الكلام من الأشاعرة والهاتسريدية ومن وافقهم قد يطلقون على انسفسهم اأهل السنة والجماعــة؛ مع ما يتأولونه من الصفــات؛ فيلتبس ذلك على من يجهل مــذهب السلف الصالح؛ فيظن أن التأويل هو مذهب سلف هنذه الأمة.

والظر مثالاً لذلك قدول السبكي في اترجمة أبي الحسن الأشعسري" (رحمه الله) : الشيخ طويقة أهل السنة والجماعة، وإمام المتكلمين" الطبقات الشافعية، (٣٤٧/٣).

وينقل الزبيدي في «الإتحاف» (٨/٢) : «أن المشهور في ديار خبراسان والعبراق والشام وأكسرر الأقطار أن الاشاعرة هم أهل السنة والجماعة، ويُطلق ذلك على الماتريدية في ديار ما ورا، النهر.

والمصوصة؛ معناه عندهم: الذين يقروون النصوص ويفوضون أمرها إلى الله، يقال له: «استوى على العرش» ما معنى استوى؟ فيقول: الله أعلم، فهنؤلاء هم أهل التفويض.

أما أهل التأويل إذا سألتهم : ما معنى استوى؟ يقولون: استولى.

فهاؤلاء الجماعة الجاهلون بمذهب السلف يقولون: إن مذهب السلف هو التفويض، وهنذا مشهور حتى عند علماء أكابر لا يفهمون مذهب السلف تمامًا، يقولون: إن مذهب السلف التفويض، فاقرأ وفوض الأمر إلى الله، وعندهم البيت المشهور في عقائدهم:

## وكل نص أوهم التشبيها أولُه أو فوض وْرُمُ تَنزيها

وعندهم أن نصوص الصفات كلها توهم التشبيه، فلذلك يقولون: "كل نص أوهم التشبيها؛ أوله فانظر كيف قدم التأويل، "أو فعوض ورم تنزيها"، وهذه قاعدة باطلة؛ لأنه ليس في النصوص شيء يوهم التشبيه (أبدًا)، بل كلها تدل على أن الصفات لائقة بالله (عز وجل) فانتبهوا لهذه المسألة التي يغلط فيها بعض أكابر العلماء، فيقول: إن أهل السنة ينقسمون إلى قسمين: "تفويض، وتأويل".

ف «التفويض» هو مذهب السلف، و «التأويل» مذهب الخلف، ويقول في التفويض: أنك تفوض النص ولا تقول شيئًا في معناه أبدًا.

#### فإن قيل: هل أهل السنة والسلف ينفون التفويض مطلقًا؟

نجيب بأنهم يقولون بالتفسسيل: فالتفويض في الكيفية يشبتونه، والتفويض في الكيفية يشبتونه، والتفويض في المعنى ينكرونه.

وفي التفويض يقول المصنف : "بإثبات المعاني لهنذه النصوص إجمالاً أحيانًا وتفويضهم الكيفية إلى علم الله (عز وجل) فإن قبل: استوى، لكن كيف استوى؟ نقول: الله أعلم.

#### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

قال شيخ الإسلام ابن تيميه (۱) في كتابه المعروف بـ «العقل والنقل» (ص١١٦ جـ١) المطبوع على هامش (منهاج السنة)(٢)؛

## الشرح

هنذا الكتاب أثنى عليه ابن القيم ثناءً عظيمًا حتى قال فيه: «وله كتاب:

(١) هو الشيخ، الإمام، العلامة، الحافظ، اثناقد، الفقيم، المجتهد، المفسر، البارع، شيخ الإسلام، علم الزهاد، نادرة العصر، تقي الدين أبو العباس أحمد بن المفتي شهاب الديمن عبد الحليم بن الإمام المجتهد شيخ الإسلام مجد الدين عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم الحرائي، أحد الأعلام، ولد في ربيع الأول منة إحدى وستين وست مائة.

له مصنفات في مختلف الفنون، يقول ابن عبد الهادي: ﴿لا أَعَلَمُ أَحَدًا مِن مَقَدَمِي الأَمَةُ وَلاَ مَتَاخِرِيها جمع مثل ما جمع، ولا صنف نحو ما صنف، ولا قريبًا من ذلك، مع أن أكثر تصائيفه إنما أملاها من حفظه، وكثير منها صنفه في الحبس، وليس عنده ما يحتاج إليه من الكتب،

ولمواقفه الشجاعة، ومنابذته لاهل البدع، حُبس عدة مرات، وتوفي مظلومًا معتقلاً في ليلة الاثنين العشرين من شهر ذي القعدة سنة ثمان وعشرين وسبع مائة.

 (٢) وهو مطبوع باسم أدر، تعمارض العقل والنقلة في عشمر مجلدات بتحقيق محمد رشماد سالم، في جامعة الإمام محمد بن سعود. (العقل والنقل) الذي ما في الوجود له نظير ثانٌ يعني مما ألف الناس في إبطال مذهب أهل الإلحاد والفلاسفة.

هنذا الكتاب "العقل والنقل" لا يقرأه إلا إنسان متبحر في العلم، أما قلبل العلم فإنه لو قسرأ هنذا الكتاب، فإنه سوف يغرقه؛ لأنه لا يسبح في السبحر إلا سبًاح، والذي عنده فهم يرئ في هنذا الكتاب العجب العُجاب، فرحم الله شيخ الإسلام.

وقد طبع مستقلاً، وسمي باسم آخر، وهو «درء تعارض العقل والنقل الي وقد طبع مستقلاً، وسمي باسم آخر، وهو «درء تعارض العقل والنقل، فهما لا يتعارضان حتى إنه (رحمه الله) ذكر فيه قاعدة عجيبة، فقال: «كل إنسان ادعى أن النصوص تدل على قول باطل فأنا مستعد أن أجعل دليله دليلاً عليه»، وهنذا غريب في المصادرة، أي: أنك تأتي بدليل فيأخذه غيرك ليرميك به.

ولكن هنذا حق؛ فكل دليل يستدل به للباطل ففيه دليل عليه، فإذا قال قائل: نحن ننكر الصفات؛ لأن الله يقول: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيَّ ﴾ [الشورئ: ١١]. نقول: هنذه الجملة نفسها دليل عليه؛ لأن نفي الماثلة دليل على وجود الأصل؛ فإنه لو لم يكن الأصل موجودًا؛ لكان نفي المماثلة لهوًا لا فائدة منه.

إذًا فكل نص يستدل به صاحب باطل على باطله، ففيه دليل عليه عند التأمل ، وشيخ الإسلام (رحمه الله) التزم بذلك في هذا الكتاب.

#### \* \* \*

#### قال المؤلف (رحمه الله)

اوأما التفويض فمن المعلوم أن الله أمرنا بتدبر القرآن وحسضنا على عقله وفهمه، فكيف يجوز مع ذلك أن يراد منا الإعراض عن فهمه ومعرفته وعقله "''

<sup>(</sup>١) درء تعارض العقل والتقل (١/ ٢٠١) تحقيق محمد رشاد سالم.

## الشرح

#### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

"قال: ومعلوم أن هذا قدح في القرآن والأنبياء إذ كان الله أنزل القرآن وأخبر أنه جعله هدى وبيانًا للناس، وأمر الرسول أن يبلغ البلاغ المبين، وأن يبين للناس ما نزل إليهم وأمر بتدبر القرآن وعقله ومع هذا فأشرف ما فيه وهو ما أخبر به الرب عن صفاته . . لا يعلم أحد معناه فلا يعقل ولا يتدبر، ولا يكون الرسول بين للناس ما نزل إليهم، ولا بلغ البلاغ المبين، وعلى هذا التقدير فيقول كل ملحد ومبتدع الحق في نفس الأمر ما علمته برأيي وعقلي، وليس في النصوص ما يناقض ذلك؛ لأن تلك النصوص مشكلة متشابهة، ولا يعلم أحد معناها، وما لا يعلم أحد معناه لا يجوز أن يستدل به، فيبقى هذا الكلام سدًا

<sup>(</sup>١) درء تعارض العقل والنقل (١/٤٠٤)،

لباب الهدى والبيان من جهة الأنبياء، وفتحًا لباب من يعارضهم ويقول: إن الهدى والبيان في طريقنا لا في طريق الأنبياء؛ لأننا نحن نعلم ما نقول ونبينه بالأدلة العقلية، والأنبياء لم يعلموا ما يقولون فضلاً عن أن يبينوا مرادهم.

فتبين أن قول أهل التفويض الذين يزعمون أنهم متبعون للسنة والسلف من شر أقوال أهل البدع والإلحاد»(١). أهـ. كلام الشيخ.

وهو كلام سديد من ذي رأي رشيد، وما علميه مزيد (رحمه الله تعالين) رحمة واسعة، وجمعنا به في جنات النعيم.

## الشرح

قول أهل التفويض قدح في القرآن والأنبياء، فإذا قيل: أن الرسل تقول ما تقول من الوحي فيما يتعلق بأسماء الله وصفاته، وهي لا تدري معنى ما تقول؛ فهذا من أكبر القدح في الأنبياء (عليهم الصلاة والسلام).

وهنذا مما يفتح باب الإلحاد؛ لأن الملحد يقول: أنتم تستدلون عليَّ بكلام لا تدرون معناه، وأنا أستدل عليكم بعقلي ورأيي، فإن من يقول: إن المعنى كذا، خير ممن يقول: أنا لا أدري.

ولهنذا اشتبهت هنذه المسألة على بعض الناس، وقال تلك العبارة الصادقة الكاذبة: «طربقة السلف أسلم، وطريقة الخلف أعلم وأحكم» فهئذه العبارة صادقة كاذبة، صادقة في الجملة الأولى، وكاذبة في الجملة الثانية، فطريقة السلف أسلم بلا شك(٢).

<sup>(</sup>١) ادرء تعارض العقل والنقل؛ (١/ ٢٠٤، ٢٠٥).

<sup>(</sup>٢) لما كان أهل الكلام (ومنهم الاشماعرة) قد ابتدعوا بعض الأصول والقواعد العقلية المخالفة لمذهب السلف؛ اضطروا وهم يواجهون معارضة علماء أهل السنة والجماعة إلى أن يبرروا مخالفتهم لمذهب السلف، فجاءت لهم بعض المقالات الغريبة، مثل ما حكاه شيخ الإسلام ابن تيمية عن =

أما أن تكون طريقة الخلف أعلم وأحكم؛ فلهنذا من أكذب ما يكون من الكلام:

قاه لا: هذا الكلمة متناقضة، فكيف يقال: هذه أسلم والثانية أعلم وأحكم؟ فإنه إذا كانت السلامة كان العلم والحكمة، فالجاهل لا يَسلم أبدًا، والسفيه لا يَسلم أبدًا، فالجاهل لا يمكن أن يكون أسلم من العالم، ولا السفيه أسلم من الحكيم. فإذا قررت بأن طريقة السلف أسلم؛ لزمك أن تقر بأن طريقة السلف أعلم وأحكم.

ثانياً: بأي وجمه يقولون: إن طريقة السلف أسلم، وطريقة الخلف أعلم

= بعض النفاة أنه قال: إن طريقة الخلف أعلم وأحكم، وطريقة السلف أسلم .

لائه ظن أن طريقة الخملف فيهما معرفة النفي الذي هو عنده الحق، وفيمها طلب التمأويل لمعاني نصوص الإئبات فكان في هنذه عندهم عملم بمعقول وتأويل لمنهقول ليس في الطريقة الستي ظنها طريقة السلف.

وكان فيه أيضاً رد على من يتممك بمدلول النصوص، وهندا عنده من إحكام تلك الطريق، ومذهب السلف عنده عدم النظر في فهم النصوص لتعارض الاحتمالات، وهنذا عنده أسلم؛ لأنه إذا كان اللفظ يحتمل عدة معان فتفسيره ببعضها دون بعض فيه مخاطرة وفي الإعراض عن ذلك سلامة من هنذه المخاطرة.

فهنذا ظن أن مذهب السلف هو: الإيمان المجرد، بألفاظ النصوص، دون فهم لمعانيها ومدلولاتها؛ ولذلك علق شيخ الإسلام على هنذا بقوله:

"فلو كان قد بين وتبين لهناذا وأمثاله أن طريقة السلف إنما هي إثبات ما دلت عليه النصوص من الصفات، وفهم ما دلت عليه ، وتدبره، وعقله، وإبطال طريقة النفاة، وبيان مخالفتها لصريح المعقول، وصحيح المنقول؛ علم أن طريقة السلف: أعلم وأحكم وأسلم، وأهدئ إلى الطريق الأقوم، وأنها تنضمن تصديق الرسول فيما أخبر به وفهم ذلك ومعرفته وأن ذلك هو الذي يدل عليه صريح المعقول ولا يناقض ذلك إلا ما هو باطل وكهذب، وأن طريقة النفاة المنافية لما أخبر به الرسول طريقة النفاة المنافية لما أخبر به الرسول طريقة باطلة شرعًا وعقلاً، وأن من جعل طريقة السلف عدم العلم بمعاني الآيات وعدم إثبات ما نضمنته من الصفات فيقد قال غير الحق، إما عمداً، وإما خطأ، كما أن من قال على الرسول إنه لم يبعث بإثبات الصفات بل بعث بقول النفاة كان مفتريًا عليه. «درء تعارض العقل والنقل» (٥/ ٣٥٨)، وإنظر موقف ابن تبعية من الاشاعرة للمحمود (٢/ ٢٥٧).

، أحكم؟! فالسلف هم: الرسول (ﷺ)، والخلفاء الراشدون، والصحابة، والتابعمون لهم بإحسان من أئمة الهدئ والحق، فهل تكون طريقة الخلف أعلم وأحكم من طريقة هنؤلاء؟

وهل تكون طريقة المعتزلة والنظار أعلم وأحكم من طريقة النبي ( إلى )، وأبي بكر، وعمر، وعشمان، وعلي ؟ هذا غير معقول أبدًا، ولو أن إنسانًا ثبت على هنذا لأخرجناه من الإسلام؛ لأن هنذا من أعظم القدح في رسول الله ( وفي أصحابه، كما قال شيخ الإسلام: أن يأتي أفراخ الصابئة والمشركين واليهود والنصارئ، ثم يُقال: هم أعلم وأحكم من الرسول ( وأليه) وأصحابه فيما يتعلق بأسماء الله وصفاته، فهذا شيء مستحيل (١٠).

#### (١) قال شيخ الإسلام ابن تيمية (رحمه الله) في مجموع الفتاوي ، (٨/٥):

ولا يجوز \_ أيضًا \_ أن بكون الخالفون أعلم من السالفين، كما قد يقوله بعض الأغبياء بمن لم يقدر قدر السلف بل ولا عرف الله ورسوله والمؤمنين به حقيقة المعرفة المأمور بها من أن "طريقة السلف أسلم وطريقة الخلف أعلم وأحكم".

وإن كانت هـــذه العبارة إذا صدرت من بعض العلماء قد يعني بها معنى صحيحًا، فإن هنولاً المبتدعين الذين يفضلون طريقة الخلف من المتفالسفة ومن حذا حذوهم على طريقة السلف إنما أتوا من حيث ظنوا أن طريقة السلف هي: "مجرد الإيمان بألفاظ الفرآن والحديث من غير فقه لذلك المجزئة الأميين الذين قال الله فيهم: ﴿وَمَنْهُمْ أُمَيُونَ لا يَعْلَمُونَ الْكِتَابِ إِلا أَمَانِيُّ ﴾ وإن طريقة الخلف هي استخراج معانى النصوص المصروفة عن حقائقها بأنواع المجازات وغرائب اللغات.

فهنذا الظن الفاصد أوجب تلك المقالة التي مضمونها نبذ الإسلام وراء الظهر، وقد كذبوا على طريقة السلف، وضلوا في تصويب طريقة الخلف، فجمعوا بين الجهل يطريقة السلف في الكذب عليهم وبين الجهل والضلال بتصويب طريقة الخلف.

وسبب ذلك اعتقادهم أنه ليس في نفس الأمر صفة دلت عليسها هنذه النصوص بالشبهات الفاسدة التي شاركوا فسيها إخوائهم من الكافسرين فلما اعتقدوا انتفاء الصفات فسي نفس الأمر، وتنان مع ذلك لابد للنصوص من معنى بقوا مسرددين بين الإيمان باللفظ وتفويض المعنى وهي التي يسمونها طريقة السلف، وبين صرف اللفظ إلى معان بنوع تكلف وهي التي يسمونها طريقة الخلف، فصار هدفا الباطل مركبًا من فساد العقل والكفر بالسمع فإن النفي إنما اعتمدوا فيه على أمور عقلية =

ظنوها بینات وهی شبهات، والسمع حرفوا فیه الکلم عن مواضعه.

فلما ابتنى أمرهم على هانين المقدمتين الكفريتين الكاذبتين كانت النتيجة استجهال السابقين الأولين واسبلاههم واعتفاد أنهج كانوا قومًا أسيين بمنزلة الصالحين من العامة لم يتبحروا في حقائق العلم بالله ولم يتفطنوا لدقائق العلم الإلنهي وأن الخلف الفضلاء حازوا قصب السبق في هنذا كله.

ثم هنذا القول إذا تدبره الإنسان وجده في غاية الجهالة بل في غاية الضلالة كيف يكون هنؤلاء المتأخرون لاسميما والإشارة بالخلف إلى ضرب من المتكلمين الذين كـــثر في باب الدين اضطرابهم وغلظ عن معرفة الله حجابهم وأخبر الواقف على نهاية أقدامهم بما انتهى إليه أمرهم حيث يقول:

> لعمرى لقد طفت المعاهد كلها وسيرت طرفي بين تلك المعالم فلم أر إلا واضعًا كف حائر على ذفن أو قارعًا سن نادم

وأقروا على أنفسهم بما قالوه متمثلين به أو منشئين له فيما صنفوه من كتبهم كقول بعض رؤساتهم

وأكثر سعى العالمين ضلال

نهاية إقدام العقول عقال وأرواحنا في وحشة من جسومنا وحاصل دنيانا أذى ووبال ولم نستفد من بحثنا طول عمرنا سوئ أن جمعنا فيه قبل وقالوا

لقد تأملت الطرق الكلامية والمناهج الفلسفية فـما رأيتها تشفى عــليلاً، ولا تروى غليلاً، ورأيت أقرب الطرق طويقة القرآن، اقرأ في الإثبات: "الرحمين على العرش استوى،"، "إليه يصعد الكلم الطبب؛، واقرأ في النفي: اليس كمثله شيء؛، اولا يحيطون به علمًا؛، ومن جرب تجربتي عرف مثل معرفتي.

ويقول الآخر منهم: لقد خضت البحر الأعظم، وتركت أهل الإسلام وعلومهم وخضت في الذي نهوني عنه، والأن إن لم يتداركني ربي برحمته فالويل لفلان، وها أنا أموت على عقيدة أمي. اهـــ ويقول الأخر منهم: أكثر الناس شكا عند الموت أصحاب الكلام، ثم هنؤلاء المتكلمون المخالفون للسلف إذا حقق عليهم الأمر لم يوجد عنا هم من حقيقة العلم بالله وخالص المعرفة به خبر، ولم يقعوا من ذلك عبلين عين ولا أثر كيف يكون هنؤلاء المحجبوبون المفضلون المنقوصون المسبوقون الحيارئ المتهوكون أعلم بالله وأسمائه وصفاته وأحكم في باب ذاته وآياته من السابقين الأولين من المهاجـرين والأنصار، والذين اتبـعوهم بإحسـان من ورثة الأنبيـاء وخلفاء الرسل وأعــلام الهدي ومصابيح الدجي، الذين بهم قام الكتاب وبه قاموا وبهم نطق الكتاب وبه نطقوا الذين وهبهم الله من العلم والحكمة ما برزوا به على سائر أتباع الأنبياء فضلاً عن سائر الأمم الذين لا كتاب لهم، وأحاطوا من حقائق المعارف وبواطن الحقائق بما لو جمعت حكمة غيرهم إليها لاستحيا من يطلب المقابلة؟!

ثم، كيف يكون خبير قرون الأصة أنقص في العلم والحكمة لاسبيما العلم بالله وأحكام أسمائه وآياته من هنؤلاء الأصاغر بالنسبة إليهم أم كيف يكون أفراخ المتفلسفة وأتباع الهند واليونان = وهنذا القول وهو: «التغويض» أرجو أن تنتيهوا له؛ لأنكم ربما تجدونه في كتب علماء أجلة في أعيننا وأعينكم، وقد يطلقون مثل هنذه العبارة: «طريقة السلف أسلم، وطريقة الخلف أعلم وأحكم» وهم لو علموا مقتضى هنذه العبارة ومسئلزماتها لما قالوها أبدًا، لكن قد تندرج على ألسنتهم من غير ترو وتمهل، ويأخذها آخر عن أول، وإلا فلو تأملوا لوجدوها متناقضة باطلة يلزم عليها لوازم فاسدة.

ونحن نرميهم بدائهم، فإن زعماءهم ورؤساءهم كان منتهم أمرهم إلى الحيرة والقلق والشك(١).

قال بعض العلماء: (وأظنه الشافعي)(٢): «أكثر الناس شكًا عند الوت: أهل الكلام»، وهؤلاء هم الذين يدعون أنهم أعلم وأحكم.

وورثة المجوس والمشركين وضلال اليهود والنصارى والصابئين وأشكالهم وأشباعهم أعلم بالله
 من ورثة الانبياء وأهل القرآن والإيمان؟!

(١) والشك والحيرة من سمات أهل الكلام، وفي مقدمتهم أعلام الأشاعرة.

وقد قـيل: إن الاشعري (مع أنه من أقـربهم إلى السنة والحديث وأعلمـهم بذلك) صنف في آخر عمره كتابًا في تكافؤ الادلة يعني أدلة علم الكلام.

ومازال أثمتهم يخبرون بعدم الأدلة والهدئ في طريقهم؛ حتى قال أبو حامد الغزالي: "أكثر الناس شكّا عند الموت: أهل الكلام".

وهنذا أبو عبد الله الرازي من أعظم الناس في هنــذا الباب (باب الحيرة والشك والاضطراب) وهو كثيرًا ما يعترف بالحيرة في المواضع العظيمة مثل مسائل الصفات وحدوث العالم ونحو ذلك.

وكذلك الآمدي، يصرح في مثل هنذه المائل بأنه إشكال مشكل.

وهنذا الشك وتلك الحيرة التي انتابتهم بسبب خوضهم في علم الكلام أدئ إلى رجوع أشمتهم أمثال الجويني والشهرستاني والرازي وغيرهم.

ولكن تبقى كتبهم وآثارهم كما يقول شيخ الإسلام محنة عظيمة في الأمة وفتنة لمن نظر فيها، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

(٢) بل هي مقولة أبي حامد الغزالي ، عـزاها إليه شيخ الإسلام في امــجموع الفــتاوى١ (٢٨/٤) وقد
 تقدمت ترجمته.

وقال الرازي(١)، وهو من رؤسائهم:

القد تأملت الطرق الكلامية والمناهج الفلسفية، فما رأيتها تشفى عليلاً، ولا تروي غليلاً، ورأيت أقرب الطرق طريقة القرآن، أقرأ في الإثبات: ﴿ الرِّحِسَ على الْعرش استوى ﴾ [طه: ٥]، ﴿ إِلَيْه يَصْعَدُ الْكُلُّمُ الطَّيِّبُ ﴾ [فاطر: ١٠]، واقرأ في النفي: ﴿ لَيْسَ كُمثُلُّهُ شَيَّءً ﴾ [الشورئ: ١١]، ﴿ وَلَا يحيطون به علما ﴾ طه: ١١٠]، ومن جرب مثل تجربتي عرف مثل معرفتي».

وهنذا كلام جيد، ودلـيل واضح على أن أهل الكلام لا ينتفعون بكلام لا يشفى عليلاً، ولا يروي غليلاً، وكان قد قال أبياتًا متمثلاً أو منشئًا:

نهاية إقدام العقول عقال وأكثر سعي العالمين ضالل وأرواحنا فين وحشة منن جسومنا ولم نستفد من بحثنا طول عمرنا

وغاية دنعصانا أذى ووبصال سوس أن جمعنا فيه قيل وقالوا

<sup>(</sup>١) هو : محمد بن عمر بن الحسين القرشي ، فخر الدين أبو عبد الله الرازي العلامة الكبير، ذو الفنون، الأصولي، المفسر، كبير الأذكياء والحكماء، ولد سنة أربع وأربعين وخمسمائة.

تتلممذ على والده ضياء الدين المعروف بخطيب الري، ولما توفي تتلممذ على الكمال السمناني ومجد الدين الجيلي الذي لازمه الفخر حتى في أسفاره وأخذ عنه الفلسفة كما أخذ عن أبيه ضباء الدين الفقه وعلم الكلام.

وقد بدت منه في تواليفه بلايا وعظائم وانحراف ت عن السنة والله يعفو عنه، فإنه قد نوفي على طريقة حميدة، والله يتولى السرائر.

مات بهراة يوم عيمد الفطر سنة ست وستمائة وقد اعترف في آخر عمره بأن الطرق الكلامية والمناهج الفلسفية لا تشفى عليلاً، ولا تروي غليلاً.

انظر : «سير أعلام النبلاء» (٢١/ ٥٠٠) ، «الكامل في التاريخ» (١٢/ ١٢٠) ، «طبقات الشانعية؛ (٥/ ٣٣).

## القاعدة الرابعة

## ظاهر النصوص ما يتبادر منها إلى الذهن من المعاني

وهو يختلف بحسب السياق وما يضاف إليه الكلام، فالكلمة الواحدة يكون لها معنى في سياق، ومعنى آخر في سياق. وتركيب الكلام يفيد معنى على وجه ومعنى آخر على وجه.

## الشرح

إذا جاءني طالب علم كبير وأنا أوزع كتبًا، فقال: أريد كتبًا، فقلت لوكيلي على المخزن: "الفتاوي، والمغني، وكان في المخزن: "الفتاوي، والمغني، والمهذب، وكتب السنة، فإن وكيلي ينبغي عليه أن يعطيه من هذا كله؛ لأنه طالب علم، وأنا قلت له: "أعطه ما يليق به".

ولو جاءني طالب في المرحلة الابتدائية وطلب كتبًا، فقلت لوكيلي: «أعطه ما يليق به»، فإنه يعطيه من الكتب الصغيرة التي تليق به.

فقولي: «ما يليق به» واحد في المرتين، ولكنه اختلف بحسب ما أضيف إليه، لا بحسب السياق فإن السياق واحد، فكان الاختلاف بحسب ما أضيف إليه اللفظ، فما يليق بهدذا غير ما يليق بهدذا.



فلفظ (القرية)، مثلاً يراد به القوم تارة، ومساكن القوم تارة أخرى.

فمن الأول قوله (تعالم): ﴿ وَإِن مِن قَرْيَةَ إِلاَّ نَحْنُ مُهَلِكُوهَا قَبْلَ يَوْمِ الْقَيَامَةِ أَوْ مُعَذَبُوهَا عَذَابًا شَديدًا ﴾ [الإسراء: ٥٨].

ومن الثاني قوله (تعالى) عن الملائكة ضيف إبراهيم: ﴿ إِنَّا مُهْلِكُوا أَهْلِ هَذِهِ الْقَرْيَة ﴾ [العنكبوت: ٣١].

وتقول: صنعت هذا بيدي، فلا تكون اليد كاليد في قوله (تعالى): ﴿ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَي ﴾ [ص: ٧٥]؛ لأن اليد في المثال أضيفت إلى المخلوق فتكون مناسبة له، وفي الآية أضيفت إلى الخالق فتكون لائقة به، فلا أحد سليم الفطرة صريح العقل يعتقد أن يد الخالق كيد المخلوق أو بالعكس.

وتقول، ما عندك إلا زيد، وما زيد إلا عندك، فتفيد الجملة الثانية معنى غير ما تفيده الأولى مع اتحاد الكلمات، لكن اختلف التركيب فتغير المعنى به.

## الشرح

المراد بالقرية هنهنا أهلها؛ لأن القرئ التي هي مساكن لا تعــذَّب، وإنما يعذَّب الساكن دون المسكن.

ومن الشاني قوله عن الملائكة (ضيف إبراهيم): ﴿إِنَّا مُهُلِكُوا أَهُلِ هَذِهِ الْقَرْيَةِ ﴾ [العنكبوت: ٣١]. أي: أهل هنذه المساكن؛ لأنه قال: «أهل» فلا يمكن أن يُراد بالقرية هنا أهلها؛ لأننا لو قلنا: المراد بالقرية أهل القرية؛ لكان التركيب: إنا مهلكوا أهل هنذه الأهل!! وهنذا لا يستقيم.

وإذا قلت: صنعت هذه بيدي، فلا تكون اليد هنهنا كاليد المذكورة في قوله (تعالى): ﴿ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَيُّ ﴾ [ص: ٧٤]، وذلك لأن اليد في الأول

أضيفت إلى المخلوق؛ فتكون مناسبة له، وفي الآية أضيفت إلى الخالق فتكون لائقة به، فلا أحد سليم الفطرة، صريح العقل، يعتقد أن يد الخالق كيد المخلوق، والعكس، مع أن اللفظ واحد لكن هناك فرق، فاليد التي أضافها الله لنفسه ليست كاليد التي أضيفت للمخلوق فهنذا بحسب الإضافة.

وفي قوله: «ما عندك إلا زيد» وقوله: «ما زيد إلا عندك» نجد أن الجملة الأولى تفيد معنى غير الذي تفيده الجملة الثانية مع اتحاد الكلمات، وهنذا جاء من اختلاف التركيب، فقوله: «ما عندك إلا زيد» حصر في المكان، وقوله: «ما زيد إلا عندك» حصر في الكائن.

#### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

إذا تقرر هنذا فظاهر نصوص الصفات ما يتبادر منها إلى الذهن من المعانى.

#### وقد انقسم الناس فيه إلى ثلاثة أقسام:

#### القسم الأول:

من جعلوا الظاهر المتبادر منها معنى حقًا يليق بالله (عز وجل) وأبقوا دلالتها على ذلك، وهؤلاء هم السلف الذين اجتمعوا على ما كان عليه النبي (عَيْنُ وأصحابه، والذين لا يصدق لقب أهل السنة والجماعة إلا عليهم.

## الشرح

سموا «أهل السنة»؛ لأنهم تمسكوا بالسنة، و«الجماعة»؛ لأنهم اجتمعوا عليها، فهنذا اللقب: «أهل السنة والجماعة» لا يصدق إلا على هنؤلاء.

وأما من قال: إن المراد بالجماعة هنا جماعة الإمامة (يعني: الذين هم تحت

إمام واحد) فهذا كذب على اللغة ، بل المراد بالجماعة: الاجتماع ، فهذا هو الأصل في لفظ الجماعة كما قال شيخ الإسلام في "الواسطية" فإنه قال: الجماعة في الأصل اسم للاجتماع ، فيكون معنى أهل السنة أي: أهل السنة والاجتماع على السنة ".

وبهنذا نعرف أن مذهب المفوضة (أو بعبارة أصح): أن المفوضين والمأولين "
لا يصدق عليهم أنهم أهل السنة مع أن كثيرًا من المتأخرين يرئ أن أهل السنة ينحصرون في المفوضة والمأولة، ونحن نقول وبملء أفواهنا: إن المفوضة والمأولة لا يصدق عليهم هنذا اللقب؛ لأنا نعلم أن سنة رسول الله (عليه) وسنة أصحابه هي: إبقاء النصوص على ظاهرها على ما يليق بالله (عز وجل)، والمأولة يحرفونها عن ظاهرها.

ونعلم (أيضًا) أن من سنة النبي (ﷺ) وأصحابه أن لهنذه النصوص معنى يليق بالله، والمفوضة يقولون: لا معنى لها، أو على الأقل يقولون: لا نعلم لها معنى.

#### فالحاصل:

أن لقب أهل السنة والجماعة نأبئ أن ينطبق إلا على مذهب السلف فقط، وهم الذين يجرون النصوص على ظاهرها على معنى يليق بالله (سبحانه وتعالى) ونقول:

### وكلُّ يدعى وصلاً لليلى وليلى لا تقر لهم بذاكا

ونقول لهم: هاتوا برهانكم؟ فأين السنة من قوم يخالفون سنة رسول الله (عَلَيْمَ) وأصحابه، فإذا كان هو لاء المفوضة يخالفون طريق النبي (عَلَيْمَ)

<sup>(</sup>١) انظر «شرح الواسطية» للشيخ (رحمه الله) (١/ ٥٢) ففيه فوائد.

<sup>(</sup>٢) مر بك في «القاعدة السابقة» معنى التفويض والتأويل وإيضاح مذهب أهل السنة والجماعة.

وأصحابه؛ لأن النبي (ﷺ) وأصحابه يقرون باللفظ والمعنى، وهنؤلاء يـقرون باللفظ ولا يقرون الكلم عن باللفظ ولا يقرون بالمعنى، فأيـن السنة والجماعة من قـوم يحرفون الكلم عن مواضعه ويقولون: «ليس المراد بها ظاهرها».

ونقول: إن هنؤلاء (الذين سلكوا مذهب التفويض أو التأويل) إذا كان هذا هو مؤدئ اجتهادهم، وهم يريدون الحق، ولكن لم يوفقوا لإصابته، فإن الله (تعالى) يعفو عنهم؛ لأن الرسول (على) جعل لمن اجتهد فأخطأ أجراً واحداً، ولمن اجتهد وأصاب أجرين (الله ونحن نحكم بخطئهم، ونقول لهم: أخطأتم، ولم تصيبوا، لكن هل نقول بأنهم يأثمون؟

نقول: من طلب الحق، وصدق في طلبه، واجتهد في الوصول إليه، لا نحكم بإثمه، ولكننا نضلله في رأيه، لا نضلله في مسلكه ومنهجه، وأما من علمنا أنه منازع ومكابر ولا يريد الحق، وإنما يريد نصر رأيه ونصر متبوعيه، فإننا نحكم بضلاله، وخطئه، وإثمه؛ لأنه ليس بمجتهد.

وهنذا هو الميزان القسط؛ ونحن لا نظلم أحدًا على حساب ديننا، أو على حساب ما يجب علينا من العدل، وإنما نقول العدل شرع الله، فمن تمسك به، وأدى ما عليه؛ فليس بآثم.

#### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

وقد أجمعوا على ذلك كما نقله ابن عبد البر(٢) فقال: «أهل السنة مجمعون

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۷۳۵۲)، ومسلم (۱۷۱۱) من حمديث عصرو بن العاص، أنه سمع رسول الله (ﷺ) يقول: إذا حكم الحاكم فاجتهد، ثم أصاب؛ فله أجران، وإذا حكم فاجتهد، ثم أخطأ؛ فله أجراً.

 <sup>(</sup>٢) هو الإمام حافظ المغرب، شيخ الإسلام، أبو عسمر يوسف بن عبد الله بن مسحمد بن عبد البر بن
 عاصم النمسري الأندلسي القرطبي المالكي، صاحب التصانيف الفائقة مولده سنة ثمان وستين
 وثلاث مائة.

على الإقرار بالصفات الواردة كلها في القرآن الكريم والسنة، والإيمان بها، وحملها على الحقيقة لا على المجاز، إلا أنهم لا يكيفون شيئًا من ذلك، ولا يحدون فيه صفة محصورة (١) أهه.

رقال القانسي أبر يماى (٢) في كتاب «إبطال التأويل»: «لا يجموز رد هنذه الاخبار، ولا المتشاغل بتأويلها، والواجب حملها على ظاهرها، وأنها صفات الله، لا تشبه صفات سائر الموصوفين بها من الخلق، ولا يعتقد التشبيه فيها، لكن على ما روي عن الإمام أحمد وسائر الأئمة» (٣) أهـ.

نقل ذلك عن ابن عبد البر والقاضي شيخ الإسلام ابن تيميه في الفتوى الحموية (ص٨٧-٨٩ جـ٥) من مجموع الفتاوى لابن القاسم.

وهنذا هو المذهب الصحيح، والطريق القويم الحكيم، وذلك لوجهين:

ساد أهل زمانه في الحفظ والإتقان، قال الباجي: «لم يكن بالاندلس مثل أبي عمر في الحديث»، وقال
 ابن حزم: «التمهيد لصاحبنا أبي عمر لا أعلم في الكلام على فقه الحديث مثله».

وقال الذهبي: وكــان في أصول الديانة على مذهب السلف لم يدخل في علم الكلام بل قــفا آثار مشايخه (رحمهم الله). وكانت وفاته سنة ثلاث وستين وأربع مائة.

انظر: «سيسر أعلام النبلاء» (١٨/ ١٥٣)، و«تذكسرة الحفاظ» (٣/ ١١٢٨)، و«العسبر» (٣/ ٢٥٥)، و«شذرات الذهب» (٣/ ٣١٤).

(١) «التمهيد» لابن عبد البر (٦/ ١٣٤) ترتيب أسامة بن إبراهيم.

(٢) هو الإمام العالامة شيخ الحنابلة القاضي أبو يا على محمد بن الحسين بن محمد بن خلف الباغدادي
 الحنبلي ابن الفراء صاحب «التعليقة الكبرئ»، والتصانيف المفيدة في المذهب.

ولد في أول سنة ثمانين وثلاثمائة.

قال الذهبي: كان ذا عسيادة وتهجد وملازمة للتصنيف مع الجلالة والمهابة، ولم تكن له يد طولئ في معرفة الحديث، فربما احتج بالواهي.

توفي سنة ثمان وخمسين وأربع ماثة

انظر: اسسيسر أعسلام النسلامه (۱۸/۸۸)، واثاريخ بغداده (۲/۲۵۲)، والمنتظم: (۸/۲۶۳)، واشذرات الذهب؛ (۳/۲/۳).

(٣) انظر ﴿إبطال التأويلات؛ (١/٤٣).

الأول: أنه تطبيق تام لما دل عليـه الكتاب والسنة من وجوب الأخـذ بما جاء فيهما من أسماء الله وصفاته كما يعلم ذلك من تتبعه بعلم وإنصاف.

# الشرح

من تأمل مذهب أهل السنة؛ وجده مطابقًا لما دل عليه الكتاب والسنة، ولكن يشترط لمن تتبع مذهب أهل السنة، وتأمله؛ أن يكون بعلم وإنصاف:

فمن كان جاهلاً فإنه لا يمكن أن يعرف مطابقة أهل السنة للكتاب والسنة ؟ لأنه جاهل، والجاهل لا يعرف أن هنذا المذهب مطابق لما دل عليه الكتاب والسنة.

ومن تأمل مذهب أهل السنة بغير عدل ولا إنصاف، فإنه سيكابر، ويقول: الكتاب والسنة لا يدلان على هذا، ويقول: أنتم يا أهل السنة تقولون: إن لله وجهًا، والقرآن يقول: ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ [الشورئ: ١١]. فإذا أثبتم أن لله وجهًا فقد جعلتم لله مثلاً.

#### نقول: هذا القائل غير منصف

وإذا قلنا له: هل لك وجه؟ فسيقول: نعم! نقول له: وهل للحمار وجه؟ فسيقول: نعم! فإن قلنا له: هل وجهك كوجه الحمار؟ فسيقول: لا، فإن الإنسان فضله الله (عز وجل) على كثير ممن خلق تفضيلاً، فكيف يشبه وجهه بوجه الحمار؟! فنقول: من عرف هنذا الفرق بين وجه الإنسان والحمار، فلابد أن يعرف الفرق بين وجه الرحمن ووجه الإنسان، وحينئذ نقول: لله وجه لا يشبه وجوه المخلوقات، فوجهه (تعالى) يليق به وبجلاله، والله أعلم.

فهـــذا هو الوجه الأول مما يدل على أن مذهب السلف مطابق لما دل عليه الكتاب والسنة، ولكن ليس كل أحد يعرف أنه مطابق إلا إذا كان ذا عدل وعلم.

## قال المؤلف (رحمه الله)

الشاني، أن يقال: إن الحق إما أن يكون فيما قاله السلف أو فيما قاله غيرهم، والثاني باطل؛ لأنه يلزم منه أن يكون السلف من الصحابة والتابعين لهم بإحسان تكلموا بالباطل تصريحًا أو ظاهرًا، ولم يتكلموا مرة واحدة لا تصريحًا ولا ظاهرًا بالحق الذي يجب اعتقاده.

وهدذا يستلزم أن يكونوا إما جاهلين بالحق وإما عالمين به لكن كتموه، وكالهما باطل، وبطلان اللازم يدل على بطلان الملزوم، فتعين أن يكون الحق فيما قاله السلف دون غيرهم.

# الشرح

قولنا: «الحق إما أن يكون فيما قاله السلف أو فيما قاله غيرهم» أولى مما لو قلنا الله الله الله الله الله إما أن يكون فيما تاله السلف، أو فيما قاله أهل التأويل» فإننا لو قلنا بالثاني لكان لقائل أن يقول: أو فيما قاله طرف ثالث، ولكن قولنا: «أو فيما قاله غيرهم» فهو أشمل، كما لو قال قائل: إن كان هذا الطائر غرابًا فزوجه طالق، وقال الثاني: إن كان هذا الطائر حمامة فزوجه طالق، نقول: إن لم يكن غرابًا ولا حمامة فلا تطلق زوج هذا ولا ذاك.

ولكن إن قال أحدهما: إن كان هنذا الطائر غرابًا فنزينب طالق، وإن كان غيره فهند طالق، نقول: تطلق إحداهما يقينًا؛ لأنه إما غراب أو غيره، وليس هناك ثالث، ويقول العلماء في هنذه الحال: تميز المجهولة بالقرعة، فيقرع بينهما فمن خرجت عليها القرعة طلقت: فينبغى أن نفهم الفرق بين الألفاظ.

ونحن \_ الآن \_ نتكلم عن انقسام الناس في نصوص الكتاب والسنة بالنسبة الأسماء الله وصفاته، وأن القسم الأول هو أشرف الأقسام، وهم من جعلوا الظاهر المتبادر منها حقًا يليق بالله (عز وجل) وهؤلاء هم السلف، وقلنا: إن السلف دل على قولهم السمع والعقل.

## وقلنا: هنذا المذهب هو الصحيح لوجهين:

الوجه الأول: أنه تطبيق لما دل عليه الكتاب والسنة.

الوجه الثاني: أن يقال: إن الحق إما أن يكون فيما قاله السلف، أو فيما قاله غيرهم، والثاني باطل؛ لأنه يلتزم أن يكون السلف من الصحابة والتابعين لهم بإحسان تكلموا بالباطل تصريحًا أو ظاهرًا أو لم يتكلموا مرة واحدة (لا تصريحًا ولا ظاهرًا) بالحق الذي يجب اعتقاده.

فإذا قلنا: الحق فيما قاله غير السلف، لزم من ذلك أن السلف تكلموا بالباطل ولم يتكلموا بالحق أبدًا، وهنذا لازم باطل، ولا أحد يقول به، فلا أحد يقول إن السلف من الصحابة والتابعين لهم بإحسان كانوا يتكلمون بالباطل ولا يتكلمون بالحق، بل من قال إن السلف لم يتكلموا بالحق وتكلموا بالباطل فإننا نكفره؛ لأن هنذا من أكبر القدح والعيب فيهم.

#### ولهذا قال المؤلف؛

وهدندا يستلزم أن يكونوا إما جاهلين بالحق وإما عالمين به لكن كتموه، وكالاهما باطل، وبطلان اللازم يدل على بطلان الملزوم، فتعين أن يكون الحق فيما قاله السلف دون غيرهم.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

#### القسم الثانى:

من جعلوا الظاهر المتبادر من نصوص الصفات معنى باطلاً لا يليق بالله وهو: التشبيه، وأبقوا دلالتها على ذلك.

## وهؤلاء هم المشبهة ومذهبهم باطل محرم من عدة أوجه:

الأول، أنه جناية على النصوص وتعطيل لها عن المراد بها، فكيف يكون المراد بها التشبيه وقد قال الله (تعالى): ﴿ لَيْسَ كَمَثْلُه شَيْءٌ ﴾ [الشورى: ١١].

الثاني، أن العقل دل على مباينة الخالق للمخلوق في الذات والصفات، فكيف يحكم بدلالة النصوص على التشابه بينهما؟

الثنالث؛ أن هذا المفهوم الذي فهمه المشبسه من النصوص مخالف لما فهمه السلف منها فيكون باطلاً.

# الشرح

وأصحاب القسم الثاني يقولون: نحن نجري النصوص على ظاهرها، ولكنهم يجعلونها من جنس صفات المخلوقين، ويقولون: لله وجه، ولكن وجهه كوجه الناس، ويقولون: لله يد، ولكن مثل أيدي الناس! وهنكذا يقولون في بقية الصفات، وهنؤلاء يسميهم أهل السنة: «مشبطة ممثلة».

## ومذهبهم باطل من وجوه:

الأول: أنه جناية على النصوص وتعطيل لها عن المراد بها، فكيف يكون المراد بها التشبيه، وقد قال الله (تعالى): ﴿ لَيْسَ كَمَثْلُه شَيْءٌ ﴾ [الشورى: ١١]؟!

ولا شك أن مذهبهم جناية على النصوص؛ لأن النصوص لا يمكن أن تدل على التشبيه أبدًا؛ لأن الله (تعالى) يقول: ﴿ لَيْسَ كَمَثُلُهِ شَيْءٌ ﴾ [الشورئ: 11].

الثاني: أن العقل دل على مباينة الخالق للمخلوق في الذات والصفات، فكيف يحكم بدلالة النصوص على التشابه بينهما؟

ولذلك نقول: إن العقل دل على مباينة الخالق للمخلوق في الذات والصفات ولا أحد يدَّعي مساواة الخالق للمخلوق في الذات ولا في الصفات إلا المكابر. فإذا كان العقل دل على امتناع التماثل والتشابه بين المخلوق والخالق، فإننا لو قلنا بالتماثل لكانت النصوص دالة على أمر ممتنع عقلاً! وهنذا لا يمكن.

الثالث: أن هنذا المفهوم الذي فهمه المشبه من النصوص مخالف لما فهمه السلف منها؛ فيكون باطلاً.

فالسلف لم يفهموا \_ أبدًا \_ من نصوص الصفات أنها تدل على التمثيل والتشبيه، بل آمنوا بها دون تمثيل، فمن آمن بها من التمثيل كان مذهبه مخالفًا للذهب السلف.

### \* \* \*

## قال المؤلف (رحمه الله)

فإن قال المشبه: أنا لا أعقل من نزول الله ويده إلا مثل ما للمخلوق من ذلك، والله (تعالى) لم يخاطبنا إلا بما نعرفه ونعقله.

#### فجوابه من ثلاثة أوجه:

أحدها، أن الذي خاطبنا بذلك هو الذي قال عن نفسه: ﴿ لَيْسَ كَمَثْلُهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبُصِيرُ ﴾ [الشورئ: ١١]. ونهي عباده أن ينضربوا له الأمثال، أو يجعلوا له أندادًا فقال: ﴿ فَلا تَضْرِبُوا لِلَّهِ الأَمْثَالَ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ يجعلوا له أندادًا فقال: ﴿ فَلا تَضْرِبُوا لِلَّهِ الْأَمْثَالَ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ٧٤].

وقال: ﴿ فَلا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَندَادًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٢]. وكلامه \_ (تعالى) \_ كله حق يصدق بعضُه بعضًا، ولا يتناقض.

ثانيها: أن يقال له: ألست تعقل لله ذاتًا لا تشبه الذوات؟

فسيقول: بلى!

فيقال له: فلتعقل له صفات لا تشبه الصفات، فإن القول في الصفات كالقول في الذات، ومن فرق بينهما فقد تناقض!.

ثالثها، أن يقال: ألست تشاهد في المخلوقات ما يتفق في الأسماء ويختلف في الحقيقة والكيفية؟

فسيقول: بلي!

فيقال له: إذا عقلت التباين بين المخلوقات في هذا، فلماذا لا تعقله بين الحالق والمخلوق، مع أن التباين بين الحالق والمخلوق أظهر وأعظم، بل التماثل مستحيل بين الحالق والمخلوق كما سبق في القاعدة السادسة من قواعد الصفات.

# الشرح

اليد، والنزول، والاستواء، إلا ما نعرف، وعلى هنذا، فيكون ما أخبرنا الله به اليد، والنزول، والاستواء، إلا ما نعرف، وعلى هنذا، فيكون ما أخبرنا الله به من ذلك مماثلاً لما نشاهده ونعرفه، وهنذه هي حجة هنولاء، يقول أحدهم: أنا لا أعقل من لفظ اليد، والنزول، والاستواء، والوجه، والعين، وغير ذلك إلا ما أشاهد.

وهنذا يقتضي أن الله (تعالى) مشابه للمخلوق، فعين الله مثل عين المخلوق، وهنكذا في باقي الصفات.

فإن قيل لهم: أي عين تقصدون؟ هل كعين الذرة، أو الجمل، أو الإنسان؟ سيقولون: كعين الإنسان؛ لأن الله يقول: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا الإنسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ ﴾ [التين: ٤]، والرسول (ﷺ) يقول: «إن الله خلق آدم على صورته»(١).

#### والخلاصة

أن المشبهة يقولون: عين الله كعين الإنسان... وهنكذا ، فهنذا المشبه يشبه الله بخلقه، وهو مع ذلك صاحب شبه يلقيها بين الناس، وهنكذا كل مبطل لابد أن يأتي بشب تحير بعض الناس خاصة العوام فتراهم يقبلونها ويظنونها حقًا ويمشور عليها! ونحن سنبين بطلان هنذه الشبه إن شاء الله من وجوه:

أحدها، أن الذي خاطبنا بذلك هو الذي قال عن نفسه: ﴿ لَيْسَ كُمثُلِهِ شَيْءٌ ﴾ [الشورى: ١١]، ونهى عباده أن يضربوا له الأمثال أو يجعلوا له أنداداً، فقال: ﴿ فَلا تَضْرِبُوا لِلَّهِ الأُمْثَالَ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ٧٤].

وقال: ﴿ فَلا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَندَادًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٢] وكـــلامه (تعالى) حق، يصدق بعضًا ولا يتناقض.

فمن قال صفة الله مثل صفة المخلوق؛ كان مكذبًا لقوله (تعالى): ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ [الشورئ: ١١]، وكان ممن ضربوا لله الأمثال، وجعلوا له أندادًا، وقد نهى الله (عز وجل) عن ذلك.

وكلام الله يصدق بعضه بعضا، ونحن بمكننا أن نجمع بين قوله (تعالى) في أَيْسَ كَمَثْلُه شَيْءٌ ﴾ [الشورئ: ١١]، وقوله: ﴿ لَمَا خَلَقْتُ بِيَدَيُ ﴾ [ص: ٧٥] أو ﴿ تَجْرِي بِأَعْيُننا ﴾ [القمر: ١٤] ونستطيع أن نوفق بينه، فنقول: لله عين؛ لأن الله أثبتها، ولا تماثل عينه أعين المخلوقين؛ لأن الله قال: ﴿ لَيْسَ كَمَثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ [الشورئ: ١١]، وحينئذ نَسْلَم من التمثيل وضرب الأمثال، ونكون قد أثبتنا حقيقة ما وصف الله به نفسه.

ثانياً؛ أن يقال له: ألست تعقل لله ذاتًا لا تشبه الذوات، فسيقول: بلي. نقول له: هل تشبه الذوات المخلوقة أو لا تشبهها؟

سيقول: لا تشبه الذوات.

نقول: فإن لله صقات لا تشبه صفات المخلوقين كما أن ذاته لا تشبه ذوات المخلوقين، فإن القول في الصفات كالقول في الذات، ومن فرق بينهما فقد تناقض، فإذا كنت تعقل له ذاتًا لا تشبه الذوات، فينبغي أن تعقل له صفات لا تشبه الصفات، أما أن تعقل أن ذاته لا تشبه الذوات وأن صفاته تشبه الصفات فهذا تناقض.

ثالثًا؛ أن يقال: ألست تشاهد في المخلوقات ما يتفق في الأسماء ويختلف في الحقيقة والكيفية؟ فسيقول: بلن.

فيقال له: إذا عقلت التباين بين المخلوقات في هنذا، فلماذا لا تعقله بين

الخالق والمخلوق مع أن التباين بين الخالق والمخلوق أظهر وأعلم، بل إن التماثل مستحيل بين الخالق والمخلوق كما سبق في «القاعدة السادسة من قواعد السناب».

وهذا جواب عقلي، وبيانه بأن نقول: ألست تشاهد في المخلوقات ما يتفق في الأسماء ويختلف في الحقيقة والكيفية، فإذا وضح أن المخلوقات تكون صفتها متفقة في الاسم ومختلفة في الحقيقة، فلماذا لا نعقل لربنا (عز وجل) صفات توافق صفاتنا في الاسم وتختلف في الحقيقة، والتباين بين الخالق والمخلوق أبين وأظهر من التباين بين المخلوقات مع بعضها البعض.

وحينئذ يتبين لنا أن القائل: «لا أعقل من هذه الألفاظ إلا مثل ما أشاهد من الأعيان» قوله باطل، وأن الصواب أن نعقل الشيء مماثلاً للشيء في الاسم مخالفًا له في الحقيقة.



### قال المؤلف (رحمه الله)

#### القسم الثالث:

من جعلوا المعنى المتبادر من نصوص الصفات معنى باطلاً، لا يليق بالله . وهو التشبيه، ثم إنهم من أجل ذلك أنكروا ما دلت عليه من المعنى اللائق بالله . وهم «أهل التعطيل» سواء كان تعطيلهم عامًا في الأسماء والصفات، أم خاصًا فيهما، أو في أحدهما .

فهؤلاء صرفوا المنصوص عن ظاهرها إلى معاني عيسوها بعقولهم، واضطربوا في تعيينها اضطرابًا كشيرًا، وسموا ذلك تأويلاً، وهو في الحقيقة تحريف.

# الشرح

مسبق أننا نبها على أن الأولى أن نست خدم لفظ : "التحشيل" بدلاً من "التشبيه"؛ لأن هذا هو تعبير القرآن: ﴿ لَيْسَ كَمَثُلِه شَيْءٌ ﴾ [الشورى: ١١]؛ ولأن التشبيه معنى يحتمل حقًا باطلاً، فنفيه مطلقاً دون تفصيل فيه نظر؛ لأن ما من شيئين موجودين إلا وقد اشتبها في بعض الوجوه، وعلى كل حال فاستخدام لفظ التمثيل أولى من استخدام لفظ التشبيه.

وهنولاء أهل الشر، وهم الذين ألّف علماء السنة (رحمهم الله) الكتب الكثيرة في الرد عليهم؛ لأن نفور الناس عن الطائفة الثانية وهم أهل التمثيل معلوم بالفطرة، فالرجل العامي لو قيل له: أنت مثل الله، أو الله مثلك، لم يقبل هنذا؛ ولهنذا تجد أن كلام السلف في الرد على أهل التمثيل قليل، وإنما المحنة والبلاء تجده في أهل التأويل، أو بالأصح في أهل التحريف؛ الذين يسمون أنفسهم: «أهل التأويل» فالبلاء كله منهم حتى أتعبوا العلماء في الرد عليهم.

#### ولذلك يقول شيخ الإسلام؛

إن هنؤلاء أشد ضرراً من الفلاسفة وأحقُّ بالرد؛ لأن الفلاسفة - أيضًا - يُعلَم بطلان مذهبهم بالفطرة، فنفور الناس منهم أعظم. لكن هنؤلاء يأتون بزخارف من القول يموهون بها على العامة، فيقبل الناس قولهم، فضررهم أشد، ولكنهم كما قال (رحمه الله): فهنؤلاء لا للإسلام نصروا، ولا للفلاسفة كسروا، فهنؤلاء لم ينفعوا الناس بل ضروهم (۱).

**فاهل التأويل يقولون،** إن الظاهر المتبادر من نصوص الصفات معنى لا يليق بالله وهو: التشبيه.

وهنؤلاء لما جعلوا هنذا هو الظاهر، ذهبوا يحرفون النصوص من أجله،

<sup>(</sup>١) انظر: «مجموع القتاوي» (٣٣/٥).

فجاءوا إلى قوله: ﴿ لَمَا خَلَقْتَ بِيدِي ﴾ فقالوا: كلمة بيدي ظاهرها إثبات اليد، والتشبيه، وهم إنما قالوا ذلك؛ لأنهم يوافقون المشبهة في أنه لا يعقل من هذه الأنها، إلا ما كان مشابها لما يشاهدوه، فلما اعتقدوا هنذه العقيدة الفاسدة، قالوا: لو آمنا بها على هنذا الظاهر وافقنا المشبهة، إذن يجب أن تأولها إلى معنى يتناسب مع عقولنا، فنقول: المراد باليد النعمة، أو القوة، والمراد بالاستواء الاستيلاء، والمراد بالنزول إلى السماء الدنيا نزول الأمر أو الرحمة ... إلى آخره.

فإن قيل لهم: لم هنذا؟

قالوا: لأننا لا يمكننا أن نفهمها على ظاهرها وهو الـتشبيه، فوجب تأويلها وقالوا:

# وكل نص أوهم التشبيها ﴿ أُولُه أَو فُوضُ ورُمُ تَنْزِيهُا

وقالوا: إما أن نأول أو نفوض، فنقول: إذا سئلنا عن آيات الصفات: لا نعلم عنها شيئًا أبدًا.

ومعلوم أن التأويل أفضل من التفويض؛ لأن المأول يثبت للنصوص معنى، ولا يقول: بأنها كلمات كالحروف الهجائية، بل يثبت لها معنى ويقول: أنا خير منكم أبها الأميون يا من قال الله فيكم: ﴿ وَمَنْهُمْ أُمِّيُّونَ لا يَعْلَمُونَ الْكَتَابِ إِلا أَمَانِيُّ وَإِنْ هُمْ إِلاَّ يَظُنُونَ ﴾ [البقرة: ٧٨]؛ ولهنذا سمى أهل التأويل أنفسهم أهل العقل.

وأما أهل التفويض فلا يفهمون شيئًا؛ فإذا سألتهم عن أي شيء؟ قالوا: لا ندري، فإن قيل لهم: ما معنى: ﴿ ثُمَّ اسْتُوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ ﴾ [الرعد: ٢]. قالوا: لا نعرف معناه، فقوله: ﴿ ثُمَّ اسْتُوىٰ عَلَى الْعَرْشِ ﴾ [الرعد: ٢]. إنما هو كلمات ونحن نفوض الأمر إلى الله.

ولهنذا لجنوا إلى القول الباطل: "طريقة السلف أسلم، وطريقة الخلف أعلم وأحكم"! وهنذا من جهلهم؛ لأنه ليس في الجهل سلامة، فيأتي أحدهم

ويسكت في أعظم الأمور، وهي: أمور العقيدة، ويقول: لا أدري، فكيف يكون في هنذا سلامة؟

ويأتي أحدهم ويقول: سنتـعلم ولكن على طريقة الخلف، وهي: التأويل؛ لأن طريقهم أعلم وأحكم.

ونحن نَشهد بالله أنهم إذا كانوا يعتقدون أن طريقة السلف هي: التفويض، وأن طريقة الخلف أعلم وأحكم، فإنه بلا شك سيكون للنصوص معنى ولو كان تأويلاً وأمكن أن يحتمله اللفظ في بعض السياق، فصاحب هذه الطريقة أعلم وأحكم من المفوض الذي لا يدري شيئًا.

والمقصود هنها: أن هنولاء هم الخطر، وهم الذين يقولون ظاهر النصوص التشبيه؛ فيجب أن نأولها إلى معنى لا يستلزم التشبيه على زعمهم، مع أنه (والحمد لله) في الآية التي يأولونها إلى معنى لا يستلزم التشبيه فرارًا من التشبيه، فإنهم يلحقهم التشبيه، فيكونون قد وقعوا فيما فروا منه، وزادوا على ذلك تحريف الكلم عن مواضعه وتعطيل الله (عز وجل) عما يجب له.

قمثلاً، إذا قالوا: المراد باليد: القوة، قلنا: هل للإنسان قوة؟ فإن قالوا: لا، قلنا: كيف ذلك والله يقول: ﴿ اللّٰهُ الَّذِي خَلَقَكُم مَن ضَعْف ثُمَّ جَعَل مِنْ بَعْد ضَعْف قُوّة ثُمَّ جَعَل مِنْ بَعْد قُوّة ضعفًا وشيبَة ﴾ [الروم: ٥٤]، إذا، فالإنسان له قوة، وعلى قاعدتهم يكون إثبات القوة لله تشبيهًا؛ لأن الإنسان له قوة!!

وإذا قالوا: في قوله (تعالى): ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥]، بمعنى: استولى، نقول: وهل الإنسان يستولي أم لا؟ فالجواب: أنه يستولي، وهم قالوا بأن الله يستولي، وحينتذ قد أثبتوا لله صفة وللمخلوق مثلها، وهنذا تشبيه، فكل شيء يلجأ إليه هنؤلاء من تحريف النصوص عن ظاهرها، فإنهم يقعون في مثل ما فروا منه بالإضافة إلى تعطيل الله عما يجب له وتحريف كلامه وكلام رسوله (عليه عن ظاهره.

### قال المؤلف (رحمه الله)

#### و مدهبهم باطل من وجوه:

أحدها، أنه جناية على النصوص حيث جعلوها دالة على معنى باطل غير لائق بالله ولا مراد له.

الوجه الشانع: أنه صرف لكلام الله (تعالى) وكلام رسوله (ريخ عن ظاهره، والله (تعالى) خاطب الناس بلسان عربي مبين، ليعقلوا الكلام ويفهموه على ما يقتضيه هذا اللسان العربي، والنبي (ريخ خاطبهم بأفصح لسان البشر؛ فوجب حمل كلام الله ورسوله على ظاهره المفهوم بذلك اللسان العربي؛ غير أنه يجب أن يصان عن التكييف والتمثيل في حق الله (عز وجل).

# الشرح

فنحن نشهد بالله (عز وجل) أنه لما قال: ﴿ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَيُ ﴾ أنه ما أراد يدًا مثل أيدينا أبدًا.

#### فإذا قال قائل:

كيف تشهد على الله أنه أراد هنذا وما أراد هنذا؟ وما يدريك؟

نقول: بل ندري؛ لأن الله (عـز وجل) قـال: ﴿ لَيْسَ كَـمَـثُله شيءٌ ﴾ [الشورئ: ١١]، ونحن نوافقهم على أن التشبيه باطـل؛ ولكن لا نوافقهم على قولهم بأن التشبيه هو ظاهر النصوص، فهذا هو الفرق بيننا وبينهم.

#### \* \* \*

## قال المؤلف (رحمه الله)

الوجه الثالث: أن صرف كلام الله ورسوله عن ظاهره إلى معنى يخالفه، قـول على الله بلا علم وهو مـحرم ؛ لقـوله (تعـالى) : ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمُ رَبِّي

الْفَوَاحِشَ مَا ظُهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالْإِثْمَ وَالْبَغْيَ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَأَنْ تُشْرِكُوا بِاللّهِ مَا لَمُ يُنزَلُ بِهِ سُلُطَانًا وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللّهِ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ٣٣].

ولقوله (سبحانه): ﴿ وَلا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عَلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادِ كُلُّ أُولْنَكَ كَانَ عَنْهُ مُسُوُّولًا ﴾ [الإسراء: ٣٦].

فالصارف لكلام الله (تعالى) ورسوله عن ظاهره إلى معنى يخالفه قــد قفا ما ليس له به علم. وقال على الله ما لا يعلم من وجهين:

الأول، أنه زعم أنه ليس المراد بكلام الله (تعالى) ورسوله كذا، مع أنه ظاهر الكلام.

الثاني، أنه زعم أن المراد به كذا لمعنى آخر لا يدل عليه ظاهر الكلام.

وإذا كان من المعلوم أن تعيين أحد المعنيين المتساويين في الاحتمال قول بلا علم؛ فما ظنك بتعيين المعنى المرجوح المخالف لظاهر الكلام؟!

مثال ذلك: قوله (تعالى) لإبليس ﴿ مَا مَنَعْكُ أَنْ تَسْجُدُ لِمَا خُلُقْتُ بِيَدَيُ ﴾ [ص: ٧٥].

فإذا صرّف الكلام عن ظاهره، وقال: لم يرد بالبدين البدين الحقيقيتين وإنما أراد كذا وكذا. قلنا له: ما دليلك على ما نفيت؟! وما دليلك على ما أثبت؟! فإن أتى بدليل (وأنى له ذلك) وإلا كان قائلاً على الله بلا علم في نفيه وإثباته.

الهجم الرابع: في إبطال مذهب أهل التعطيل: أن صرف نصوص الصفات عن ظاهرها مخالف لما كان عليه النبي ( وأصحابه وسلف الأمة وأثمتها، فيكون باطلاً، لأن الحق بلا ريب فيما كان عليه النبي ( وأصحابه، وسلف الأمة وأثمتها.

#### \* \* \*

# الشرح

من مسرف كسلام الله (عز وجل) عن ظاهره، قال عسلي الله ما لا يعلم من وجهين:

الوجه الأول: أنه قال: ليس المراد كذا، مع أن هنذا هو ظاهر الكلام.

الوجه الثاني: أنه قال: المراد كذا، مع أنه خلاف ظاهر الكلام.

فمن قال بذلك كان قائلاً على الله بلا علم، من نفي ما أراد الله، وإثبات ما لم يرد.

مثال ذلك: في قوله (تعالى): ﴿ ثُمَّ اسْتُوكَىٰ عَلَى الْعَرْشِ ﴾ [الرعد: ٢] فظاهر الكلام أنه استوى، واستوى بمعنى: علا على العرش علوًا خاصًا يليق به.

فجاء هذا وقال: معنى استوى: "استولى" فهذا نفي ما أراد الله من العلو، وقال: إن الله لم يرد العلو.

فنقول له: هل عندك من علم على ما أثبته وما نفيته، فإن لم تأت بدليل على هنذين فقد قلت على الله بلا علم.

وإذا كان من العلوم أن تعيين أحد المعنيين المتساويين في الاحتمال قول على الله بلا علم، فما ظنك بتعيين المعنى المرجوح المخالف لظاهر الكلام؟!

فإذا جاءنا نص فيه احتمالان متساويان \_ يعني: يحتمل أن المراد كذا وأن المراد كذا، فلا يصح أن نعين أحد الاحتمالين إلا بدليل.

ومن الأمثلة على ذلك: أن العلماء اختلفوا في "القُرء" المذكور في قوله (تعالى): ﴿ وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبُّصُنَ بِأَنفُسِهِنَّ ثَلاثَةَ قُرُوعٍ ﴾ [البقرة: ٢٢٨].

فبعض العلماء قال: «القرء»: هو الحيض، وبعضهم قال: بل هو الطهر، وفي الحقيقة أن اللفظ من حيث المعنى اللغوي محتمل لهما، فمن قال بأن معناه الحيض، قلنا: هات الدليل، ومن قال: بأن معناه الطهر قلنا: هات الدليل، فمن

لم يأت بالدليل كان تعيينه أحد الاحتمالين قولاً بلا علم.

ونعن نقول، إذا كان تعيين أحد الاحتمالين المتساويين في الكلام قولاً بلا علم، فإن تعيين المرجوح يكون أبعد من العلم، وأولى بأن يكون قولاً على الله بغير علم، وهنؤلاء المحرفون للكلم عن مواضعه من أهل التأويل صرفوا الكلام عن ظاهره إلى معنى يخالف الظاهر، فنقول: نطلب منكم الدليل على ما نفيتم من المعنى المتبادر للظاهر، وعلى ما أثبتم من المعنى المرجوح.



### قال المؤلف (رحمه الله)

#### الوجه الخامس: أن يقال للمعطل:

هل أنت أعلم بالله من نفسه؟ فسيقول: لا.

ثم يقال له: هل ما أخبر الله به عن نفسه صدق وحق؟ فسيقول: نعم.

ثم يقال له: هل نعلم كلامًا أفصح وأبين من كلام الله (تعالى)؟

فسيقول: لا.

ثم يقال لـه: هل تظن أن الله (سبحانه وتعالى) أراد أن يعـمي الحق على الخلق في هنذه النصوص ليستخرجوه بعقولهم؟ فسيقول: لا.

هنذا ما يقال له باعتبار ما جاء في القرآن.

#### أما باعتبار ما جاء في السنة فيقال له:

هل أنت أعلم بالله من رسوله (ﷺ)؟ فسيقول: لا.

ثميقال له: هل ما أخبر به رسول الله ( الله الله عن الله صدق وحق؟ فسيقول: نعم.

ثم يقال له هل تعلم أن أحدًا من الناس أنصح لعباد الله من رسول الله ؟ فسيقول : لا فيقال له: إذا كنت تقر بذلك فلماذا لا يكون عندك الإقدام والشجاعة في اثبات ما أثبته الله (تعالى) لنفسه، وأثبته له رسوله ( على حقيقته وظاهره اللائق بالله؟ وكيف يكون عندك الإقدام والشجاعة في نفي حقيقته تلك، وصرفه إلى معنى يخالف ظاهره بغير علم؟

وماذا يضيرك إذا أثبت لله (تعالىن) ما أثبت لنفسه في كتابه، أو سنة نبيه (يُحْفَيُّةُ) على الوجه اللائق به، فأخذت بما جاء في الكتاب والسنة إثباتًا ونفيًا؟ أفليس هنذا أسلم لك وأقوم لجوابك إذا سئلت يوم القيامة: ﴿ مَاذَا أَجَبَتُمُ الْمُرْسَلِينَ ﴾ [القصص: ٦٥].

أوليس صرفك لهنده النصوص عن ظاهرها، وتعيين معنى آخر مخاطرة منك؟! فلعل المراد يكون (على تقدير جواز صرفها) غير ما صرفتها إليه.

# الشرح

أيهما أولى: أن يكون عنده الشجاعة في إثبات ذلك على حقيقته؟ أم يكون عنده شجاعة في نفى حقيقته؟

الجواب الأول هو الأولى بالشجاعة، ومع هنذا جبنوا عن الأول، وتعدوا في الثاني.

### وقد تقدُّم لنا خمسة أوجه في إبطال مذهب أهل التعطيل:

الوجه الأول: أنه جناية على النصوص.

الوجه الثاني: أنه صرف للكلام عن ظاهره.

الوجه الثالث: أنه قولٌ على الله بلا علم.

الوجه الرابع: أن صرف النصوص عن ظاهرها مخالفٌ لطريقة السلف.

الوجه الخامس: أن يقال للمعطل: هل أنت أعلم بالله من نفسه ... إلخ.

## قال المؤلف (رحمه الله)

الوجه السادس في إبطال صفه أهل التعطيل: أنه يلزم عليه لوازم باطلة؛ وبطلان اللازم يدل على بطلان الملزوم.

## فمن هنذه اللوازم:

**أولاً:** أن أهل التعطيل لم يصرفوا نصوص الصفات عن ظاهرها إلا حيث اعتقدوا أنه مستلزم أو موهم لتشبيه الله (تعالى) بخلقه.

وتشبيه الله (تعالى) بخلقه كفر؛ لأنه تكذيب لقوله (تعالى): ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ [الشورى: ١١].

قال نعيم بن حماد الخزاعي (۱۱ أحد مشايخ البخاري (رحمهما الله): ومن شبه الله بخلقه فقد كفر، ومن جحد ما وصف الله به نفسه فقد كفر، وليس ما وصف الله به نفسه ولا رسوله تشبيها (۱۱). أهـ

ومن المعلوم أن من أبطل الباطل أن يجعل ظاهر كلام الله (تعالى) وكلام رسوله (عَلَيْكُمْ) تشبيهًا وكفرًا أو موهمًا لذلك.

# الشرح

أهل التعطيل إنما عطلوا وأنكروا ظاهر هنذه الصفات؛ لأنهم اعتقدوا أن

(١) هو نعيم بن حماد بن معاوية بن الحارث أبو عبد الله الخزاعي المروزي الأعـور نزيل مصر، صاحب
التصانيف.

انظر: "سمير أعمالام النبسلاء" (١٠/ ٥٩٥)، والتذكرة الحمقاظ" (١٨/٢)، و"تهذيب الكممال" (٧/ ٣٥٠)، وميزان الاعتدال (٢٦٧/٤)، واشذرات الذهب؛ (٢/ ٢٧).

(۲) أخرجه اللهبي في «العلو» رقم (٢٦٤)، وفي «السير» (١٠/١٠)، وانظر: «شرح أصول الاعتقاد»
 اللالكائي رقم (٩٣٦).

ظاهرها التمشيل، ولم تتسع قلوبهم وتصوراتهم للجمع بين إثبات الحقيقة ونفي التمشيل.

مثلا، لما أثبت الله (سبحانه وتعالى) لنفسه اليدين، فهموا أنهما تماثلان أيدي المخلوقين!! فلما فهموا هنذا الفهم عطلوهما، وقالوا: ليس المراد باليدين الحقيقيتين؛ لأن اليدين الحقيقيتين يستلزمان التمثيل!!

نقول لهم: ما هو الظاهر من القرآن والسنة في إثبات اليدين؟ الجواب: أنهما حقيقيتان.

نقول: يلزم على قولكم أن يكون ظاهر الكتاب والسنة كفرًا؛ لأن تمثيل الله بخلقه كفر.

ولهذا نقول: إن أهل التعطيل لم يصرفوا نصوص الصفات عن ظاهرها الا حيث اعتقدوا أنها تستلزم أو توهم تشبيه الله (سبحانه وتعالى) بخلقه، وتشبيه الله (تعالى): ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ وَتَعْلَى ): ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءً ﴾ [الشورى: ١١].

قال نعيم بن حماد الخزاعي (أحد مشايخ البخاري رحمهما الله): "من شبه الله بخلقه فقد كفر، وليس ما وصف الله به نفسه فقد كفر، وليس ما وصف الله به نفسه ولا رسوله تشبيهًا». اهـ

ومن المعلوم أن من أبطل الباطل أن يجعل ظاهر كلام الله (تعالى) وكلام رسوله تشبيهًا وكفرًا أو موهمًا لذلك، وأي قول أفسد من قول يستلزم أن يكون ظاهر الكتاب والسنة كفرًا؟! ليس هناك قول أشد من هنذا القول!

#### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

ثانياً؛ أن كتاب الله (تعالى) الذي أنزله تبيانًا لكل شيء، وهدى للناس،

وشفاءً لما في الصدور، ونورًا مبينًا، وفرقانًا بين الحق والباطل لم يبين الله (تعالى) فيه ما يجب على العباد اعتقاده في أسمائه وصفاته، وإنما جعل ذلك موكولاً إلى عقولهم، يشبتون لله ما يشاءون، وينكرون ما لا يريدون. وهذا ظاهر البطلان.

## الشرح

المعطلة ينكرون حقائق الأسماء والصفات، ويقولون: المراد باليد القوة. نقول: ما الذي دلَّكم على هنذا؟ قالوا: دلنا على ذلك العقل.

ويقولون، المراد بالاستواء: الاستيلاء.

نقول: ما الذي دلكم على ذلك؟

قانوا، العقل... وهنكذا.

نقول: إذن هنذا الكتاب العظيم الذي أنزله الله تبيانًا لكل شيء وشفاء لما في الصدور، ليس هو الطريق إلى معرفة الله (سبحانه وتعالىي) بأسمائه وصفاته، وإنما الطريق هو: العقل! وهنذا من أكبر القذف في القرآن والسنة: ألا نجعلهما المرجع، بل نجعل ما تقتضيه عقولنا القاصرة هو المرجع، وهنذا لازم باطل.

#### \* \* \*

## قال المؤلف (رحمه الله)

ثاثثا؛ أن النبي ( الله وخلفاء الراشدين وأصحابه وسلف الأمة وأثمتها ، كانوا قاصرين أو مقصرين في معرفة وتبيين ما يجب لله (تعالى) من الصفات أو يمتنع عليه أو يجوز ؛ إذ لم يرد عنهم حرف واحد فيما ذهب إليه أهل التعطيل في صفات الله (تعالى) وسموه تأويلاً.

وحينئذ إما أن يكون النبي (ﷺ) وخلفاؤه الراشدون وسلف الأمة وأثمتها

قاصرين لجمهلهم بذلك وعجزهم عن معرفته، أو مقصرين لعمدم بيانهم للأمة، وكلا الامرين باطل!!

# الشرح

إذا قلت: إن الحق فيما قاله أهل التعطيل من تحريف النصوص الذي يسمونه تأويلاً، فإنه يقال لك: هل سلك هنذا الطريق رسول الله ( وخلفاؤه الراشدون، والصحابة وأئمة المسلمين بعدهم؟ الجواب: لا.

إذن يلزم على كالمك أن ما كان عليه النبي ( الخلفاء الراشدون ( والصحابة ) باطلاً وخطأ، وأن الصواب معك، وهنذا لا شك لازم باطل؛ لأنه يلزم عنه تخطئة الرسول ( المنظنة الراشدين، والصحابة وأئمة المسلمين من بعدهم. فهم إما قاصرون لا يعرفون الحق، وإما مقصرون لم يبينوا الحق؛ لأنهم إن كانوا عالمين وكتموه فهم مقصرون، وإن كانوا جاهلين فهم قاصرون.

وحينت إما أن يكون النبي (علم وخلفاؤه الراشدون، وسلف الأمة، وأثمتها قاصرين لجهلهم بذلك وعجزهم عن معرفته، أو مقصرين لعدم بيانهم للأمة، وكلا الأمرين باطل، وإذا بطل اللازم؛ بطل الملزوم.

#### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

رابعا: أن كلام الله ورسوله ليس مرجعًا للناس فيما يعتقدونه في ربهم وإلنههم الذي معرفتهم به من أهم ما جاءت به الشرائع بل هو زُبدة الرسالات، وإنما المرجع تلك العقول المضطربة المتناقضة وما خالفها، فسبيله التكذيب إن وجدوا إلى ذلك سبيلاً، أو التحريف الذي يسمونه تأويلاً، إن لم يتمكنوا من تكذيبه.

## الشرح

وهنذا (أيضًا) لازم لقوهم، وهو أن نقول: إن كـلام الله (سبحانه وتعالى) وكلام رسوله ليس مرجعًا للناس في معرفة ما يجب لله أو يجوز أو يمتنع.

والواجب: هو الذي يكون صفة كمال على كل حال.

والمتنع: هو الذي يكون صفة نقص على كل حال.

والجائز؛ هو الذي يكون له سبب يكمل عند وجود سببه، مثل: الضحك، والغضب، والفرح، والنزول، وما أشبه ذلك.

نقول: إنك إذا قلت بقول أهل التعطيل؛ جعلت المرجع هو: العقل، ولكن بأى عقل تزن به ذلك؟

ولنفرض أنه قال: نزن ذلك بعقل فلان.

نقول: أيهـما أعلم، هذا الرجل الذي قـلت: إنه هو المرجع، أم الرسول (ﷺ)؟

إذا قال: هنذا الرجل أعلم من الرسول ( كفر . وإذا قال: الرسول أعلم، قلنا: يحب أن ترجع إلى ما قاله الرسول، لا إلى ذلك العقل الذي زعمت الآن أنه مفضول ومرجوح .

ونقول أيضًا: هنذه العقول مضطربة متناقبضة؛ فتجد هنؤلاء العقلاء الذين يدَّعبون أنهم عقبلاء، يقبول بعضهم: هنبذا واجب الله (عز وجل)، وآخبرون يقولون: هنذا ممتنع على الله (عز وجل)، والثالث يقول: هنذا جائز.

#### يقول شيخ الإسلام ابن تيمية (رحمه الله):

إن هنــؤلاء الذين يدعون أنــهم العقــلاء، تجد الواحــد منهم يوجب هنــذا الشيء لله، وفي كتاب آخـر يقول: هنذا ممتنع(١)، فإذا كان هنذا الاضطراب في

انظر : «الصفدية» لشيخ الإسلام ابن تيمية (ص ٢٥).

هذه العقول؛ فكيف يمكن أن تكون هي المرجع للناس فيـما يجب عليهم معرفته في ذات الله (عز وجل).

والذي يخالف العقل عند هنولاء إذا كان يمكنهم تكذيبه قالوا: هنذا كذب، ولهنذا لا يعتدون بالمتواتر الآحاد في باب الصفات، وإنما يعتدون بالمتواتر فقط، وكل أخبار الآحاد عندهم؛ ليست حجة فيما يتعلق بصفات الله. فإن عجزوا عن تكذيبه وردَّه كالقرآن (مثلاً) ذهبوا يحرفون الكلام عن ظاهره.

وعلى هنا نقول: إنكم إذا رجعتم إلى العقول وتركتم المنقول، فقد أخطأتم في ذلك؛ لأن العقول متناقضة مضطربة، وأما الأدلة من الكتاب والسنة فإنها متفقة وليس فيها أي اختلاف، بل إن الرجوع إلى العقل فيه إبطال لدلالة العقل؛ لأن العقل لا يمكنه إدراك ما يجب ويجوز ويمتنع على الله (عيز وجل) على سبيل التفصيل، فكان العقل ينقتضي أن نرجع إلى النقل، فتقديم العقل على النقل؛ كفر بالعقل والنقل.

مثال: لو كان هناك رجل غائب، فهل تستطيع أن تصفه؟

الجواب: أنك لا تستطيع أن تصفه على سبيل الدقة، وإن كان يمكنك أن تصفه على سبيل الإجمال؛ لأنك تشاهد نظيره.

إذن؛ فالعقل يقتضي أن نرجع في ذلك إلى النقل، فإذا قلت: بل أرجع إلى العقل؛ فقد كفرت بالعقل والنقل.



## قال المؤلف (رحمه الله)

خامسًا: أنه يلزم منه جواز نفي ما أثبته الله ورسوله (ﷺ). فيقال في قوله (تعالىٰ): ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ ﴾ [الفجر: ٢٢]. إنه لا يجيء، وفي قوله (ﷺ): "ينزل ربنا إلى السماء الدنيا" () إنه لا ينزل لأن إسناد المجيء والنزول إلى الله مجاز عندهم، وأظهر علامات المجاز عند القائلين به صحة نفيه، ونفي ما أثبته الله ورسوله من أبطل الباطل، ولا يمكن الانفكاك عنه بتأويله إلى أمره؛ لأنه ليس في السياق ما يدل عليه.

ثم إن من أهل التعطيل من طرد قاعدته في جميع الصفات، أو تعدى إلى الأسماء \_ أيضًا \_ ومنهم من تناقض فأثبت بعض الصفات دون بعض، كالأشعرية والماتريدية: أثبتوا ما أثبتوه بحجة أن العقل يدل عليه، ونفوا ما نفوه بحجة أن العقل ينفيه أو لا يدل عليه.

فنقول لهم: نفي كم لما نفي تموه بحجة أن العقل لا يدل عليه يمكن إشباته بالطريق العقلى الذي أثبتم به ما أثبتموه كما هو ثابت بالدليل السمعى.

# الشرح

نقول: يلزم على قولكم أنه يجوز أن ننفي ما أثبته الله لنفسه.

عثال ذلك: قوله (تعالى): ﴿ وَجَاءَ رَبُكَ ﴾ [الفجر: ٢٢]، هم يقولون: جاء أمره، أما هو فلا يجيء بنفسه، فحينئذ يلزم على قولهم صحة وجواز نفي ما أثبته الله، وهنذا تكذيب في الواقع.

مثال آخر: قوله (ﷺ): «ينزل ربنا إلى السماء الدنيا» (١) يقولون: ينزل أمره أو رحمته!

نقول: يلزم على قولكم أن تقولوا: إن الله لا ينزل، وهنذا تكذيب للنص! فإذا قالوا: نحن نقول: إنه ينزل لكن النزول لأمره لا له.

ونحن نقول، لا ينفعكم هذا؛ لأنه ليس عندكم دليل يدل على ذلك، ولو

<sup>(</sup>١) متفق عليه، سبق تخريجه.

كان عندهم دليل لكان هنذا تفسيرًا للقرآن، وتفسير القرآن بالمعنى الصحيح جائز.

مسال احر: قالوا في قوله ( في قوله ) . « يضحك الله إلى رجلين يقتل أحدهما الآخر ، كلاهما يدخل الجنة » ( الفاوا : يضحك بمعنى : يثيب ، وليس المراد به الضحك الحقيقى ،

نقول: إذن نفيتم الضحك، ونفي ما أثبته الله لنفسه تكذيب له، والتكذيب بالنصوص كفر.

فإذا قالوا، نحن ما نفينا الضحك، لكنا قلنا: المراد بالضحك كذا وكذا.

نقول: ما الدليل؟ فلا يمكن انفكاكهم عن النفي بالتأويل (أبدًا)؛ لأن التأويل يحتاج إلى دليل.

ثم إن أهل التعطيل انقسموا إلى ثلاثة أقسام:

القسم الأول: أنكر الأسماء والصفات.

القسم الثاني: أنكر الصفات دون الأسماء.

القسم الثالث: أنكر بعض الصفات، وأثبت الأسماء، وبعض الصفات.

قالذين أنكروا الأسماء والصفات هم غلاة الجهمية، قالوا: لا يجوز أن نثبت لله اسمًا ولا صفة، والوارد في القرآن والسنة أسماء لبعض مخلوقات الله، وليست أسماء لله، وإنما تسمئ الله بها على سبيل المجاز!

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٨٢٦) ، ومسلم (١٨٩٠) من حديث أبي هريرة أن رسول الله (ﷺ) قال: «يضحك الله إلى رجلين يقتل أحدهما الآخر، كلاهما يدخل الجنة، فقالوا: كيف يا رسول الله؟! قال: يقاتل هنذا في سبيل الله (عز وجل) فيستشهد، ثم ينوب الله على القاتل فيسلم فيقاتل في سبيل الله (عز وجل) فيستشهد».

والذين قالوا: نشبت الأسماء دون الصفات، قالوا: إن الله سميع بلا سمع، وبصير بلا بصر، وهنكذا.

قلنا: كيف تقولون: إنه سميع بلا سمع، وبصير بلا بصر؟

وأعجب من ذلك أن بمعضهم يقول: إن السميع والعليم والبصير شيء واحد يسمئ الله به، كما تقول: بر وقمح وحب؛ فهنذه الأسماء كلها شيء واحد، وهنذا \_ أيضًا \_ يخالف المعقول والمنقول.

كيف نقول: إن السميع هو العليم، والعليم هو الرحيم، والرحيم هو العزيز! هذذا ممتنع!! وهنؤلاء هم المعتزلة يقولون: إننا نؤمن بالأسماء وننكر الصفات.

وأما الذين آمنوا بالأسماء وببعض الصفات، فهـولاء هم الأشعرية والماتريدية الني أبى الحسن الأشعري (٢)، وأبى منصور الماتريدي (٣).

#### (١) أثبت الأشاعرة والماتريدية الأسماء الحسنى لله (تعالى):

ونفوا عنه جميع الصفات ما عدا الصفات السبع الأثية: «العلم ـ الحياة ـ القدرة ـ الإرادة ـ السمع ـ البيصر ـ الكلام، وزاد البياقلاني وإمام الحسرمين من الأشاعسرة صفة ثامنة هي «الإدراك» وزاد الماتريدية صفة «التكوين».

والكلام الذي أثبتوه هو الكلام النفسي وهو عنــدهم معنى قائم بالنفس لازم لذات الله تعالى لزوم الحياة والعلم وأن الله لا يتكلم بمشيئته وإرادته وأنه لا يتكلم بحرف وصوت.

ونفوا قيام الافعال الاختيارية بالله (عز وجل) كالمحبة والنزول والاستواء والرضئ والغضب والفرح ونحوها.

(٢) تقدمت ترجمته.

(٣) هو محمد بن محمد بن محمود أبو منصور الماتريدي إمام المتكلمين.

تفقه على أبى بكر أحمد الجوزجاني عن أبي سليمان الجوزجاني عن محمد عن أبي حنيفة وتفقه عليه الحكيم السمرقندي وفقهاء ذلك العصر.

وأبو الحسن الأشعري (رحمه الله) كان له في حياته ثلاثة مذاهب: المدهب الأول: مذهب المعتزلة، وظل على هنذا المذهب نحو أربعين سنة.

والمنه الله المنه الأشاعرة، وهو المذهب الذي بين مذهب أهل السنة ومدهب المعتزلة، وهنذا المذهب هو الذي بقى عليه أصحابه المنتسبون إليه.

والمذهب الثالث: مذهب أهل السنة الذي التزم فيه مذهب الإمام أحمد (رحمه الله).

وبهنذا نعلم أن الأشاعرة لا تصح نسبتهم إلى أبي الحسن الأشعري بعد أن ثبت رجوعه عمًّا كان عليه.

وهنؤلاء الأشاعرة يقولون: نشبت الأسماء ونثبت بعض الصفات، وأما الباقي فلا نثبته.

وقد أثبتوا ما أثبتوه بحجة أن العقل يدل عليه، ونفوا ما نفوه بحجة أن العقل ينفيه أو لا يدل عليه؛ لأنهم يقولون: ما دلَّ العقل على ثبوته أثبتناه، وما دلَّ على نفيه نفيناه، وما لا يدل على نفيه ولا إثباته نتوقف فيه، وأكثرهم يقولون: ننفيه.

ونحن نقول الهم، نفيكم لما نفيتموه بحجة أن العقل لا يدل عليه يمكن إثباته بالطريق العقلى الذي أثبتم به ما أثبتموه كما هو ثابت بالدليل السمعى.

#### ونحن نقول ردا عليهم،

أولاً: الرجوع إلى العقل باطل؛ لأن الرسول ( الله الرسلف الأمة لم يرجعوا إليه .

صنف كتاب التوحيد وكتاب المقالات وكانت له ردود على المعتزلة وغيرهم فصنف في ذلك بيان وهم
 المعتزلة ورد الأصول الخمسة وغيرها.

وكانت وفاته في سمرقند سنة ثلاث وثلاثين وثلاثمانة.

انظر اطبقات الحنفية؛ (١/ ١٣٠) واطبقات المفسرين، ص (٦٩).

ثانياً: العقول متناقضة مضطربة لا يمكن الرجوع إليها، وتناقض الأدلة يدل على فسادها وبطلانها، وإذا كانت متناقضة ومضطربة فإلى أي عقل نرجع؟ إلى عقل فلان، أم إلى عقل فلان؟ لا ندري!!

#### قال الإمام مالك (رحمه الله):

يا ليت شعري بأي عقل يوزن الكتاب والسنة (١) حتى نقول: هنذا دل عليه العقل، وهنذا لم يدل عليه العقل؟!

ثالثاً؛ أن الرجوع إلى العقل يستلزم رد ما دلَّ عليه السمع من صفات الله (عـز وجل)، وهنــذا لا شك أنه باطـل؛ لأن كل شيء يسـتلزم رد مـا جـاء به الشرع، فإنه باطل بلا شك.

رابعًا، أن ما وصف الله به نفسه من أسور الغيب، ولا يمكن للعقول إدراك ذلك؛ فهب أن العقل لا يدل على ما نفيتم من ثبوت الضحك والفرح والرحمة وما أشبه ذلك، لكن السمع دل عليه، فوجب إثباته بدليل السمع؛ لأن انتفاء الدليل المعين لا يستلزم انتفاء المدلول، يعني: انتفاء الدليل المعين الذي هو العقل (كما قالوا) لا يستلزم انتفاء المدلول الذي هو الضحك والفرح وما أشبه ذلك؛ لأن المدلول قد يكون له أكثر من دليل، وهنذا واضح في الأمر المعقول، والأمر المشهود بالحسر ...

<sup>(</sup>۱) الظاهر لي أن في أن نسبة هذه المقولة من الشبيخ للإمام مالك سبق نظر منه (رحمه الله) وإنما هي لشيخ الإسلام ابن تيمية قالها في معرض رده على المتأولين الذين ينكرون الصفات الثابتة بالكتاب والسنة والسنة بزعم أن العقل يحيل ذلك فقال (رحمه الله) فليت شعري بأي عقل يوزن الكتاب والسنة ثم أتبع ذلك بقول للإمام مالك فقال: فرضي الله عن الإمام مالك بن أنس حيث قال: فأوكلما جاءنا رجل أجدل من رجل تركنا ما جاء به جبريل إلى محمد ( المنه عن الإمام مالك وهو قول وقول مالك هذا مشهور عنه أما ما ذكره الشبخ فلم أجد أحدًا عزاه إلى الإمام مالك وهو قول شيخ الإسلام (رحمه الله)، والله أعلم.

مثال: إذا قدَّرنا أن الطريق الذي يُوصَّل إلى مكة مسدود الآن، فهل معناه أنه يمتنع الوصول إلى مكة؟

الجواب: لا؛ لأنه يمكن من طريق آخر.

عشال آخر: لو قال قائل: إن الإجماع لا يدل على أن لحم الإبل ينقض الوضوء، فإذا أكل أحد الناس لحم إبل فلا ينتقض وضوؤه بذلك؛ لأن الإجماع لا يدل عليه.

نقول؛ لكنه ثبت بدليل آخر وهو: السنة.

فهدفه القاعدة قاعدة مفيدة، وهي أن انتفاء الدليل المعين لا يستلزم انتفاء المدلول؛ لأنه قد يكون له دليل آخر يثبت به.

فنقول لهؤلاء، سلمنا لكم أن العقل لا يدل على ما نفيتم، لكنه يدل عليه السمع، فوجب إثباته بدليل السمع.

خامسًا؛ نقول: بل يمكن أن يكون العقل قد دلَّ على ما نفيتم، وقولكم: إن العقل لا يدل عليه غير مقبول.

**مثال ذلك:** هم يقولون: إن العقل يدل على أن الله لا يتصف بالرحمة؛ لأن الرحمة لين وعطف ورقة، وهنذا لا يتناسب مع مقام الربوبية، فالرحمة هي إرادة الإحسان، أما أن يكون له رحمة ؛ فهنذا لا يمكن!

فنقول لهم أولا: إذا لم يدل على ثبوتها العقل، فقد دلَّ عليها السمع.

ثانياً؛ بل قد دلَّ عليها العقل، فنحن ـ الآن ـ نتقلب في نعم الله من الصحة والحرزق والسمع والبصر والعلم والمال والولد والأهل والأمن وغير ذلك مما لا يُحصى، فعلى ماذا تدل هنذه النعم؟

الجواب: تدل على الرحمة، إذن: نثبت صفة الرحمة بالعقل.

قال (تعالىٰ): ﴿ فَانظُرْ إِلَىٰ آثَارِ رَحْمَتِ اللَّهِ كَيْفَ يُحْيِي الأَرْضَ بَعْدُ مَوْتِهَا ﴾ [الروم: ٥٠]. فحينئذ يكون العقل دالاً على ثبوت صفة الرحمة.

وكذلك السمع. ونقول (أيضًا) إن الرحمة واللين والعطف ونحو ذلك، هل هي صفات كمال أم صفات نقص؟

الجواب، هي صفات كمال في موضعها كما قال (تعالى): ﴿ فَهِما رَحْمَةُ مَنَ اللَّهِ لِنَتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًا عَلِيظَ الْقَلْبِ لِانفَضُوا مِنْ حُولِكَ ﴾ [آل عمران: ٩٥٨] وإذا كانت في غير موضعها فلا شك أنها صفة نقص.

وإذا قلذا: إن الرحمة تستلزم ما ذكرتم في المخلوق؛ فإنه لا يلزم أن تستلزمه في الحالق، فيكون له رحمة تخصه، ولذلك لو أن ملكًا ذا سلطان قوي وقدرة تامة قُدِّم إليه رجل ضعيف؛ فرحمه السلطان ورق له وعفا عنه، هل نقول أن هنذه صفة نقص في هنذا السلطان؟

الجواب: لا، بل سنقول إنها صفة كمال، ودليل على كمال سلطانه حيث ينزل الأشياء منازلها بما يقتضيه حالها.

ولهنذا يقول المؤلف: «نفيكم لما نفيتموه بحجة أن العقل لا يدل عليه يمكن إثباته بالطريق العقلي الذي أثبتم به ما أثبتموه كما هو ثابت بالدليل السمعي.

#### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

عثال ذلك: أنهم أثبتوا صفة الإرادة، ونفوا صفة الرحمة.

أثبتوا صفة الإرادة لدلالة السمع والعقل عليها.

أما السمع : فـمنه قوله (تعالى): ﴿ وَلَكِنَّ اللَّهُ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ ﴾ [البـقرة: ٢٥٣].

وأما العقل: فإن اختلاف المخلوقات وتخصيص بعضها بما يختص به من ذات أو وصف دليل على الإرادة.

## الشرح

الأشياء تدل على الإرادة: الشمس، والقمر، والسماء، والأرض،

والجمل، والبقرة وغير ذلك.

هنذا التنوع يدل على الإرادة، فالله (عز وجل) أراد أن يكون هنذا جملاً فصار جملاً، وأراد أن تكون هنذه بقرة فصارت بقرة، وأراد أن تكون هنذه سماء فصارت سماءً، وهنكذا، كل هنذا يدل على الإرادة.

#### \* \* \*

## قال المؤلف (رحمه الله)

ونفوا الرحمة؛ لأنها تستلزم لين الراحم ورقــته للمرحوم، وهــذا محال في حق الله (تعالىٰ).

وأولوا الأدلة السمعية المشبتة للـرحمة إلى الفـعل أو إرادة الفعل ففـسروا الرحيم بالمنعم أو مريد الإنعام.

فنقول لهم: الرحمة ثـابتة لله (تعالى) بالأدلة السمـعية، وأدلة ثبوتهـا أكثر عددًا وتنوعًا من أدلة الإرادة.

فقد وردت بالاسم مثل: ﴿ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴾ [الفاتحة: ١]. والصفة مثل: ﴿ وَرَبُّكَ الْغَفُورُ ذُو الرَّحْمَةِ ﴾ [الكهف: ٥٨]. والفعل مثل: ﴿ وَيَرْحَمُ مَن يَشَاءُ ﴾ [العنكبوت: ٢١].

ويمكن إثباتها بالعقل فإن النعم الستي تترئ على العباد من كل وجه، والنقم التي تدفع عنهم في كل حين دالة على ثبوت الرحمة لله (عز وجل) ودلالتها على ذلك أبين وأجلى من دلالة التخصيص على الإرادة، لظهور ذلك للخاصة والعامة، بخلاف دلالة التخصيص على الإرادة، فإنه لا يظهر إلا لأفراد من الناس.

وأما نفيها بحجة أنها تستلزم اللين والرقة.

فجوابه: أن هذه الحجة لو كانت مستقيمة لأمكن نفي الإرادة بمثلها فيقال: الإرادة ميل المريد إلى ما يرجو به حصول منفعة أو دفع مضرة، وهذا يستلزم الحاجة، والله (تعالئ) منزه عن ذلك.

فإن أجيب؛ بأن هـنه إرادة المخلوق، أمكن الجـواب بمثله في الرحمـة بأن الرحمة المستلزمة للنقص هي رحمة المخلوق.

وبهددا تبين بطلان مذهب أهل التعطيل سواء كانت تعطيلاً عامًا أم خاصًا.

# الشرح

أولوا الأدلة السميعة المشبتة للرحمة إلى الفعل أو إرادة الفعل؛ فسموا الرحيم بالمنعم، أو مريد الإحسان.

فنقول ثهم: هل الرحمة ثابتة لله (تعالى) بالأدلة السمعية أم لا؟

الجواب: نعم! وهي أدلة كثيرة، وأدلة ثبوتها أكثر عددًا وتنوعًا من أدلة الإرادة فلو أحصيت صفة الرحمة الواردة في القرآن الكريم، وأحصيت كذلك صفة الإرادة؛ لوجدت أن صفة الرحمة أكثر بكثير من صيغة الإرادة، وأيضًا: أكثر تنوعًا، فالإرادة وردت في صفة الفعل ، مثل قوله (تعالى): ﴿قُلْ مَن ذَا الّذِي يَعْصِمُكُم مِنَ اللّه إِنْ أَرَادَ بِكُمْ سُوءًا أَوْ أَرَادَ بِكُمْ رَحْمَةً ﴾ الأحزاب: ١٧] وقوله: ﴿ وَلَكَنَّ اللّه يَفْعَلُ مَا يُريدُ ﴾ [البقرة: ٢٥٣].

لكن: هل جاءت باسم فاعل؟

الجواب: لا.

هل جاءت بالمصدر؟

الجواب: لا.

أما الرحمة: فقد وردت باسم مثل: الرحمن الرحيم.

ووردت بالصفة مثل قبوله (تعبالين): ﴿ وَرَبُّكَ الْغَفُورُ ذُو الرَّحْمَةِ ﴾ [الكهف: ٥٨].

ووردت في الفعل مثل قوله (تعالىٰ): ﴿ وَيُرْحَمُ مَن يَشَاءُ ﴾ [العنكبوت:

فصارت أكثر تنوعًا من صفة الإرادة.

#### وكذلك يمكن إثباتها بالعقل

فإن النعم التي تتسرئ على العباد من كل وجه، والنقم التي تصرف عنهم في كل حين دالة على ثبوت الرحمة لله (عز وجل) ودلالتها على ذلك أبين وأجلى من دلالة التخصيص على الإرادة؛ لظهور ذلك للخاصة والعامة بخلاف دلالة التخصيص على الإرادة، فإنه لا يظهر إلا لأفراد من الناس.

فلو سألت عاميًا: هل الله (تعالى) يريد؟ لقال: نعم الله يريد.

فلو قلت له: بأي شيء ثبت الإرادة من الناحية العملية؟ لقال (مثلاً): أخبر بذلك القرآن، أما أن يذكر دليلاً عقايًا أو حسيًا فلا يكاد يعرف.

لكن لو سألت عاميًا: هل الله يرحم؟ فسيقول: نعم.

فلو قلت له: وما الدليل العقلي أو الحسي على الرحمة؟ فسيقول: الله ينزل الغيث، وينبت النبات، ويجلب الأرزاق، كل هنذا وغيره يدل على الرحمة.

إذن، دلالة العقل على ثبوت صفة الرحمة لله أبين وأجلى من دلالته على
 ثبوت الإرادة لله.

وهنف الا يمكن أن ينكره إلا مكابر، والمكابر لا فائدة من مناظرته، لكن الإنسان غير المكابر لابد أن يُقرَّ وأن يعترف بشوت صفة الرحمة لله، وأن العقل دال على ذلك.

ومن الأدلة العقلية على ثبوت صفة الرحمة: اندفاع المصائب والنقم، فلو أن رجلاً تعرض لحادث سيارة ولكنه نجا وسلم من هذا الحادث، فسيقول: تعرضت

لحادث عظيم، ولكن من رحمة الله أنني سلمت ونجوت، فهو استدل باندفاع النقم على ثبوت صفة الرحمة لله (تعالى).

وأما نفي صفة الرحمة بحجة أنها تستلزم اللين، أو الرقة، أو نحو ذلك!! قالجواب: أن هذه الحجة لو كانت مستقيمة لأمكن نفي صفة الإرادة عثلها.

فيقال: الإرادة ميل المريد إلى ما يرجو منه حصول منفعة أو دفع مضرة، وهنذا يستلزم الحاجة، والله (تعالى) منزه عن ذلك.

فإذا قالوا: إن الرحمة تستلزم الرقة واللين وما أشبه ذلك.

فنقول: أولاً: هل هنذه الصفات ممتنعة على الله (عز وجل)؟

الجواب: لا يلزم أن يكون الله (عز وجل) لينًا ورقيقًا لمن يستحق الرحمة، ولا مانع من ذلك.

وعلى فرض أن ذلك ممتنع، فإننا نقول: يلزمكم في الإرادة مثلما يلزمكم في الإرادة مثلما يلزمكم في الرحمة، فالإرادة أن يميل الإنسان إلى شيء يرجو منه حصول منفعة أو دفع مضرة، ولا يمكن أن يريد الإنسان شيئًا لا يرجو منفعته ولا دفع مضرته إلا رجلاً ليس له عقل، فإذا أثبتم الإرادة لزم من إشباتها أن يكون الله (عز وجل) يميل إلى ما يرجو منفعته ودفع مضرته، والله (عز وجل) لا ينتفع بشيء ولا تلحقه المضرة حتى يحتاج إلى ما يدفع الضرر عنه، فما يلزمه في الرحمة يلزمه في الإرادة.

فإن أجابوا بأن ها إرادة المخلوق أمكن جوابًا مشله في الرحمة الأنقص، الرحمة المستلزمة للنقص هي: رحمة المخلوق؛ وقلنا: الرحمة المستلزمة للنقص، ولم نقل: الرحمة المستلزمة له اللين والرقة الأنه - كما أشرنا آنفًا - قد نسلم بأن: اللين والرقة في موضعهما من صفات الكمال، وحينئذ لا يمتنع على الله (عز وجل).

ونقول لهم، إن الرحمة المستلزمة للنقص \_ وليكن كما زعمتم \_ اللبن والرقة هي: رحمة المخلوق، أما رحمة الخالق؛ فإنها رحمة ثابتة له مع كماله (سبحانه وتعالى).

وبهنذا تبين بطلان مذهب أهل التعطيل سواء كان تعطيلاً عامًا أم خاصًا، وبه علم أن طويق الأشاعرة والماتريدية في أسماء الله وصفاته، وما احتجوا به لذلك لا تندفع به شبه المعتزلة والجهمية.

والعجيب أن الأشاعرة يدعون أنه لم يرد أهل البدع من الجهمية والمعتزلة وأهل الكفر من الفلاسفة وغيرهم إلا هم، ويقولون: إن السلف لم يستطيعوا الرد على المعتزلة! أتدرون لماذا؟

الجواب: لأنهم يعتقدون أن مذهب السلف هو: التفويض، ومعلوم أن التفويض لا يجدي، ولا يرد بدع المبتدع؛ لأن المبتدع سيقول للمفوض: أنت لم تشبت المعنى حتى تحتج به علي ، أنت رجل أم ي لا تعرف تعرف الكتاب إلا أمانى.

فالأشاعرة يقولون، إن مذهب السلف هو: التفويض، ويدعون أنه عندما تسأل السلفي عن قوله (تعالى): ﴿ ثُمَّ اسْتُوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ ﴾ [الرعد: ٢] ما معناه؟ يقول: لا أدري، وإنما أفوض معناها إلى الله.

وعندما تسأل الأشعري عن معنى هنذه الآية يقول: معناها استولى.

إذن، أيهما أعلم؟! الذي يقول: لا أدري، أم الذي يقول: لها معنى وهو الاستيلاء؟!

الجواب: لا شك أن الثاني أعلم.

ف من أجل ذلك ق الوا: إن السلف لم يصلحوا في الرد على الجهمية والمعتزلة، والفلاسفة وغيرهم من أئمة البدع والكفر، وأن الذي ردَّهم هم الأشاعرة؛ لأنهم قالوا: نحن نثبت المعنى \_ كما قالوا في "الاستواء": "الاستيلاء" وهناك فرق بين من يشبت المعنى، ومن كان أميًا لا يعرف من الكتاب إلا القراءة فقط!!

وهسذا الذي ذكرناه كتب ونـشر في الصحف ممـن تكلموا على الأشاعرة

قالوا: الأشاعرة من أهل السنة بل هم الذين استطاعوا دفع البدعة، أما السلفيون فإنهم لم يستطيعوا رد البدع؛ لأنهم - على زعمهم - مفوضة يفوضون المعنى ويقولون: لا ندري ما معنى هنده الآيات أو الأحاديث التي في صفات الله (عز وجل).

#### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

وبه عُلِمَ أن طريق الأشاعرة والماتريدية في أسماء وصفاته وما احتجوا به لذلك لا تندفع به شُبّه المعتزلة والجهمية وذلك من وجهين:

احدهما: أنه طريق مبتدع لم يكن عليه النبي ( عليه الأمة و المعند الله المعند الم

# الشرح

هنذه قاعدة مفيدة في الأمور العلْمية والعَمَلية وهي: «البدعة لا يمكن أن ندفعها ببدعة أبدًا سواء كانت علْمية أو عَمَلية».

مثال العلمية: الأشاعرة قالوا: إن الصفات التي أثبتناها وهي: السبع، دلَّ عليها العقل فيجب إثباتها.

أما المعتزلة فقالوا في هنذه الصفات: لا نثبتها، وذلك لأن المعتزلة لا يثبتون الصفات.

والأشاعرة نفوا ما نفوا من الصفات بحجة أن العقل لم يثبتها، فقالوا: نحن أهل العقول، نردُّ على المعتزلة والحشوية والمشبهة (كما يزعمون) أما السلفيون فإننا لا نرد عليهم؛ لأن السلفيين (عندهم) لا يشتون معنى، فمثلهم

كمثل رجل يقول: أنا لا أعوف إلا قراءة الفرآن والسنة فـقط، ولا اتكلم في المعنى!

هل احدٌ سيرد على هنذا الرجل؟ الجواب: لا.

ونحن نقول لهم: إن البدعة لا ترد بالبدعة، وطريقتكم هذ مبتدعة؛ لأنكم تقولون: نثبت صفات وننفي صفات أخرى، وسبق بيان أن هذا الطريقة مبتدعة ولا تصلح.

وكذلك في العَمَليات \_ أيضًا \_: لا يجوز أن ندفع البدعة ببدعة.

مثال، يوم عاشوراء الرافضة يجعلونه يوم حزن، وبعض أهل الخير قابلوهم فجعلوا يوم عاشوراء يوم فرح وسرور، وقالوا: هنذا يوم عيد.

نقول؛ هنذه بدعة.

قالوا: نريد أن نراغم الرافضة.

نقول: لا تراغموهم ببدعة، وإنما يراغمون ببيان أن ما هم عليه باطل، وأما أن نبتدع؛ فهذا لا يجوز.

مثال آخر، أرأيت الذين ابتدعوا الاحتفال بمولد الرسول ( الله و أظهروا الفرح به، هل يجوز لنا أن نراغمهم بإظهار الحزن تلك الليلة ؟

الجواب؛ لا يجوز.

والمهم أن البدع لا يمكن أن تقتلع بالبدع أبدًا.

\* \* \*

الثاني: أن المعتزلة والجهمية يمكنهم أن يحتجوا لما نفوه على الأشاعرة والماتريدية بمثل ما احتج به الأشاعرة والماتريدية لما نفيوه على أهل السنة، فيقولون: لقد أبحتم لأنفسكم نفي ما نفيتم من الصفات بما زعمتموه دليلاً عقليًا وأولتم دليله السمعي، فلماذا تحرمون علينا نفي ما نفيناه بما نراه دليلاً عقليًا، ونؤول دليله السمعي، فلنا عقول كما أن لكم عقولاً، فإن كانت عقولنا خاطئة فكيف كانت عقولنا عقولنا خاطئة نخيف كانت عقولكم صائبة فكيف كانت عقولنا خاطئة خاطئة، وليس لكم حجة في الإنكار علينا سوئ مجرد التحكم واتباع الهوئ.

وهنده حجة دامغة وإلزام صحيح من الجهمية والمعتزلة للأشعرية والماتريدية، ولا مدفع لذلك ولا محيص عنه إلا بالرجوع لمذهب السلف الذين يطردون هنذا الباب، ويثبتون لله (تعالى) من الأسماء والصفات ما أثبته لنفسه في كتابه أو على لسان رسوله (على إثباتًا لا تمثيل فيه ولا تكييف، وتنزيهًا لا تعطيل فيه ولا تحريف، ﴿وَمَنْ لَمْ يَجْعَلِ اللَّهُ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مِنْ نُورٍ ﴾ [النور: ٤٠].

# الشرح

المعتزلة والجهمية يقولون: نحن ننكر الصفات مثلما أنكرتم أيها الأشاعرة جميع الصفات ما عدا السبع، فإن عقولنا تدل على عدم ثبوت هذه الصفات، كما أنكم أنكرتم جميع الصفات ما عدا السبع، وقلتم لأهل السنة: إن عقولنا تمنع ثبوت هذه الصفات، فإما أن توافقونا فتنكروا جميع الصفات بما فيها السبع، وإما أن توافقوا أهل السنة، فتثبوا جميع الصفات! ولهذا كان الأشاعرة خصومًا للجهمية والمعتزلة وخصومًا لأهل السنة.

تنبيه: علم مما سبق أن كل معطل ممثل، وكل ممثل معطل:

أما تعطيل المعطل فظاهر، وأما تمثيله؛ فلأنه إنما عطل لاعتـقاده أن إثبات الصفات يستلزم التشبيه فمثل أولاً، وعطل ثانيًا، كما أنه بتعطيله مثله بالناقص.

# الشرح

كل معطل مميثل، وكل ممثل معطل، والمعطل يكفر الممثل، والممثل يكفر المعطل!!

ولكن، كيف يكون المعطل متصفًا بالتمثيل، والممثل متصفًا بالتعطيل؟! المجواب: هذا الكلام عندما تقرأه لأول مرة تظن أنه من باب التناقض:

أما تعطيل المعطل فظاهر، وأما تمثيله فلأنه إنما عطل لاعتقاده أن إثبات الصفات يستلزم التشبيه، فَمَثّل أولاً، وعَطَّل ثانيًا، كما أنه بتعطيله مثله بالناقص.

إذن، وجه تمثيل المعطل أنه فهم من نصوص الصفات أنها دالة على التمثيل، ففهم من مثل قوله (تعالى): ﴿ لَمَا خَلَقْتُ بِيدَيُ ﴾ [ص: ٧٥]، أن إثبات اليد معناه التمثيل، فذهب يعطله ويقول: المراد باليد القدرة أو النعمة، فصار تعطيله مبنيًا على تمثيل، فمثل أولاً، وعطل ثانيًا.

ثم نقول: إنك معطل من وجه آخر، فإذا كنت تعتقد أن إثبات الصفات يستلزم التمثيل؛ فقد عطلت الله من كماله الواجب؛ لأن أي إنسان يعتقد أن صفات الله (تعالى) مماثلة لصفات مخلوقة فهو معطل لله من كماله الواجب.

#### والمعطل ممثل من وجهين:

الوجه الأول: أنه عطل بناء على أن النصوص تستلزم التمثيل.

**الوجه الثاني:** أنه إذا عطل الله من كماله الواجب مـثَّله بالناقص، فيكون مثلاً من وجهين.

#### \* \* \*

#### قال المؤلف (رحمه الله)

وأما تمثيل الممثل فظاهر، وأما تعطيله فمن ثلاثة أوجه:

الأول: أنه عطل نفس النص الذي أثبت به الصفة، حيث جعله دالاً على التمثيل مع أنه لا دلالة فيه عليه وإنما يدل على صفة تليق بالله (عز وجل).

# الشرح

مثال، قال الممثل في قوله (تعالىن): ﴿ ثُمَّ اسْتُوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ ﴾ [الرعد: ٢]، استوىٰ كاستوائنا على السرير: نقول، أنت الآن ممثل، وفي نفس الوقت معطل!!

#### كيف يكون معطلاً؟!

نقول: هل النص دل على ما ذكرت من التمثيل؟

الجواب: لم يدل؛ لأن لدينا أدلة كشيرة تدل على نفسي مماثلة الله للخلق، فأنت عطلت النص عن مدلوله؛ لأن دلالة النص على صفات الله (عز وجل) إنما تكون على صفات لا تماثل صفات المخلوقين، فإذا جعلته دالاً على صفات تماثل صفات المخلوقين فقد عطلته عن معناه الحقيقي.

قال المؤلف (رحمه الله):

الثاني؛ أنه عطل كل نص يدل على نفي عائلة الله لخلقه.

### الشرح

قال (تعالى): ﴿ لَيْسَ كُمثْلُه شَيْءً ﴾ [الشورئ: ١١].

فإذا قال الممثل: إن استواء الله على العرش كاستوائنا على السرير؛ فإنه بذلك يكون قد عطل هذه الآية ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾؛ لأنها تدل على نفي المماثلة، وهو أثبت المماثلة.

#### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

الشالث، أنه عطل الله (تعالىٰ) عن كماله الواجب حيث مثله بالمخلوق الناقص.

# الشرح

وهنذا تعطيل ثالث، فإذا زعم أن الله استوى على العرش كاستوائنا على السرير؛ فقد عطل الله عن كماله الواجب؛ لأن تشبيه الكامل بالناقص يجعله ناقصًا كما هو معروف، فصار تمثيل المعطل من وجهين، وتعطيل الممثل من ثلاثة أوجه.



| - |  |  |
|---|--|--|
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |

# 22

# الفصل السرابع

# 35

#### شبهات والجواب عنها

اعلم أن بعض أهل الناويل أورد على أهل السنة شبهة في نصوص من الكتاب والسنة في الصفات، ادعى أن أهل السنة صرفوها عن ظاهرها؛ ليلزم أهل السنة بالموافقة على التأويل أو المداهنة فيه، وقال: كيف تنكرون علينا تأويل ما أولناه مع ارتكابكم لمثله فيما أولتموه؟

### الشرح

بعض أهل التأويل قالوا لأهل السنة: إنكم تنكرون علينا التأويل.

فقال أهل السنة؛ نعم! ننكر عليكم هنذا؛ لأنكم تصرفون النصوص عن ظاهرها.

فقال أهل التأويل: أنتم \_ أيضًا \_ صرفتم النصوص عن ظاهرها في عدة مواضع فيلزمكم أحد أمرين:

١ ـ إما أن توافقونا على ما أولناه فتأولون جميع النصوص.

٢ ـ وإما أن تداهنوا وتسكتوا عنا ونسكت عنكم.

صَالَ ذَلَكَ: ادَّعُوا أَنْ أَهُلَ السَّنَةُ أُولُوا قُـُولُ اللهُ (تَعَالَىٰ): ﴿ تَجُوِي بِأُعْيِنَنَا ﴾ [القمر: ١٤]، وقالوا: إنكم لم تأخذوا بظاهرها؛ لأن ظاهرها عندهم أن السفينة تجري في وسط عين الله، وأهل السنة يقولون: ﴿ تَجُرِي بِأَعْيِننا ﴾ أن السفينة تجري ونحن نراها بأعيننا باعيننا بمعنى: تجري ونحن نراها بأعيننا

ويجعلون الباء للمصاحبة وليست للظرفية(١).

مثال آخر: يقولون: أنتم صرفتم قول الله (عز وجل) في الحديث القدسي: «فإذا أحببته؛ كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها»(١).

قالوا: ظاهر الحديث أن الله (عز وجل) يكون هذه الأعضاء: سمعه، وبصره، ويده، ورجله، وأنتم لا تقولون بهذا، فلماذا أولتم بعض النصوص وتركتم البعض الآخر(٢٠)؟

#### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

ونحن نجيب (بعون الله تعالى) عن هذه الشبهة بجوابين مجمل، ومفصل. أما المجمل فيتلذص في شيئين:

أحدهما؛ أننا لا نسلم أن تفسير السلف لها صرف عن ظاهرها، فإن ظاهر الكلام ما يتبادر منه من المعنى، وهو يختلف بحسب السياق، وما يضاف إليه الكلام، فإن الكلمات يختلف معناها بحسب تركيب الكلام، والكلام مركب من كلمات وجمل، يظهر معناها ويتعين بضم بعضها إلى بعض.

# الشرح

الوجه الأول: أننا لا نسلم أن تفسيرنا لها يخالف الظاهر؛ لأن ظاهر الكلام هو ما يدل عليه لفظه وسياقه، وسيأتي (إن شاء الله) بيان ذلك في الأمثلة، فإذا كان ظاهر الكلام ما يدل عليه لفظه وسياقه، فإنه يختلف باختلاف السياقات،

<sup>(</sup>١) سيأتي الجواب عن ذلك مفصلاً في المثال التاسع (إن شاء تعالى).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٠٠٢) من حديث أبي هريرة ( الله عليه).

<sup>(</sup>٣) انظر الجواب عما ظنوه تأويلاً في المثال الحادي عشر.

فقد تأتي كلمة في موضع يكون لها معنَّىٰ آخر في موضع آخر؛ لأن السياق يدل على هنذا المعنى الآخر، فإذا أتى نص وسياقه يدل على معنى من المعانى وجب عليها أن ناحــذ بهنذا المعنى الذي اقستضاه الـسياق، وإن كــان في سيــاق آخر لا يقتضى هنذا المعنى

انظر إلى كلمة القرية في قوله (تعالين): ﴿ وَاسْأَلَ الْقَرْيَةَ الَّتِي كُنَّا فِيهَا ﴾ [يوسف: ٨٢]، وفي قوله (تعالىن): ﴿ إِنَّا مَهْلِكُوا أَهْلِ هَذَهِ الْقَرْيَةِ ﴾ [العنكبوت: ٣١] كلمة القرية في الموضعين يختلف معناها:

ففي الآية الأولى ﴿ وَاسْأَلِ الْقَرْيَةَ ﴾ كلمة القرية يُراد بها أهل القرية؛ لأن توجيه السؤال إلى القرية التي هي المباني لا يمكن، ولا يمكن لأبناء يعقوب أن يقولوا لأبيهم: اسأل القرية، أي: الجدران!! لكن يريدون: اسأل أهل القرية، وعبروا بالقرية من باب المبالغة في استقصاء السؤال؛ لأنه لو قيل: اسأل أهل القرية لكان من المحتمل أن المعنى: اسأل جنس الأهل واحد أو اثنين، لكن ﴿ وَاسْأَلُ الْقَرْيَةَ ﴾، هنذا أدل على الاستيعاب مما لو قال: اسأل أهل القرية.

أما الآية الثانية: ﴿ إِنَّا مُهْلِكُوا أَهْلِ هَذِهِ الْقَرْيَةِ ﴾ [العنكبوت: ٣١]، فالمراد بالقرية: المباني والأرض؛ لأنه قال: ﴿ أَهْلِ هَذِهِ الْقَرِيّةِ ﴾ ، أي: أهل هذا المكان الساكنون فيه، وهو القرية.

فصارت الفرية وهي: كلمة واحدة لها معنى في سياق ولها معنى آخر في سياق آخر، وهنذا كثير حتى في كلام الناس.



#### قال المؤلف (رحمه الله)

ثانيهما، أننا لو سلمنا أن تفسيرهم صرف لها عن ظاهرها، فإن لهم في ذلك دليلاً من الكتاب والسنة، إما متصلاً وإما منفصلاً، وليس لمجرد شبهات

وأما المضل فعلى كل نص أدعى أن السلف صرفوه عن ظاهره.

### الشرح

الجواب الثاني: نقول: هب أن أهل السنة والجماعة صرفوا بعض النصوص عن ظاهرها، لكن بدليل من الكتاب والسنة إما متصلاً، وإما منفصلاً.

إما متـصلاً يعني: يكون في نفس الكلام ما يدل على وجـوب صرفه عن ظاهره، وإما منفصلاً يعني: بدليل آخر.

#### فصار الجواب لأهل السنة من وجهين،

أولاً: أننا لا نسلم أنه صرف للفظ عن ظاهره؛ لأن ظاهر اللفظ ما يقتضيه السياق، وهو يختلف باختلاف الأحوال.

ثانيًا: سلمنا أنه صرف للفظ عن ظاهره، ولكنه بدليل من الكتاب والسنة، إما متصلاً، وإما منفصلاً، فإذا قال القائل (أو المتكلم): أنا أريد بكلامي كذا وكذا، فلنا أن نصرف كلامه إلى ما أراد.

مثال: قال (تعالى): ﴿ تُجْرِي بِأُعْيَنِنَا ﴾ [القمر: ١٤]، قالوا: ظاهرها أن السفينة في نفس العين، ونحن نقول:

أولاً: لا نسلم لهنذا؛ لوجود دليل إما متصلاً، وإما منفصلاً، وهنا دليل متصل، وهو الباء في قوله: ﴿ بِأَعْيُننا ﴾ فهي للمصاحبة وليست للظرفية.

ثانيًا: نقول: لا يمكن أن تكون السفينة في عين الله، وهي موجودة في الأرض، فأين صنعت السفينة؟ الجواب: في الأرض، فأين جرت؟ الجواب: في الأرض. فكيف تكون في عين الله؟! فهاذا دليل اللفظ، ومع ذلك يدَّعون أن أهل السنة أولوا هذه الآية.

ويدلك على أن السياق يعين المعنى المشال الذي ذكرناه من قبل، وهو قوله (تعالى): ﴿ واسأل القرية ﴾ المراد بالقرية أهل السقرية؛ لأن توجيه السؤال إلى القرية التي هي المباني والأماكن مستحيل، لكن قوله (تعالى): ﴿ إِنَّا مُهلكُوا أَهْلُ هَدُهُ الْقَرَيَةِ ﴾ المراد بالقرية هنا المباني والأماكن، فكلمة القرية جاءت في موضع يراد بها أهل القرية وفي موضع يراد بها المبانى.

**مثال آخر:** نقول: أنا لي عين موقودة وعين مورودة، فكلمة «عين» اختلف معناها بحسب السياق، فالأولى: عين موقودة يعني الذهب؛ لأن من أسماء الذهب العين، كما قال الفقهاء في باب العروض: «ولا يعتبر ما اشتريت فيه من عين أو ورق»، والثانية: عين مورودة، والمراد بالعين: الماء، فباختلاف السياق صار للعين معنيان.

وهذا طريق جيد في الرد، وهو أن نرد المسألة إلى وجهين: الوجه الأول: مجمل، والثاني: مفصل.

وفائدة الرد بالمجمل أنه يكون ردًا على كل نص أو على كل إيراد يرد، أما المفصل فيكون جوابًا عن ذلك الشيء المعين، أو دليلاً لذلك الشيء المعين إذا كنا نستدل.

عشال: إذا قبل لك: ما هو الدليل على أن الإنسان إذا قتل صيدًا وهو محرم غير متعمد فليس عليه إثم ولا جزاء؟

الجواب: نقول: عندنا دليل خاص ودليل عام.

الدليلالخاص، قوله (تعالى): ﴿ وَمَن قَتَلَهُ مِنكُم مُتَعَمَدًا فَجَزَاءٌ مَثْلُ مَا قَتَلَ منَ النَّعَم ﴾ [المائدة: ٩٥] فقيده بالتعمد.

الداليل العام، قوله (تعالى): ﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيمَا أَخْطَأْتُم بِهِ وَلَكِن مَّا تَعَمَّدُتْ قُلُوبُكُمْ ﴾ [الأحزاب: ٥]، وما: اسم موصول يفيد العموم.

فكلما أمكنك أن يكون لـك في المسألة الواحدة دليلان: عـام ، وخاص،

فافعل؛ لأن الخياص ترد به الخصم في هنذه المسألة الخاصة، وأما العيام فترد به الخصم في كل مسألة يمكن أن ترد عليك.

فإن قلت: إذا كان هناك دليل عام، وخاص، فلا حاجة للدليل الخاص.

قلنا، بل نحتاج للدليل الخاص؛ لأن الخصم قد يعارض فيدعي أن العموم لا يشمل هنذه الصورة، فإذا أتيت بالدليلين الخاص، والعام، ما بقي للخصم أي حجة.

#### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

#### ولنمثل بالأمثلة التالية،

فنبدأ بما حكاه أبو حامد الغزالي عن بعض الحنبلية أنه قال: إن أحمد لم يتأول إلا في ثلاثة أشياء: «الحجر الأسود يمين الله في الأرض». و «قلوب العباد بين إصبعين من أصابع الرحمن». و «إني أجد نفس الرحمن من قبل اليمن».

نقله عنه شيخ الإسلام ابن تسيميه (ص٣٩٨ جـ٥) من مجمـوع الفتاوى. وقال: هنذه الحكاية كذب على أحمد.

### المثال الأول: «الحجر الأسوديمين الله في الأرض، ".

#### (١) لايصح مرفوعًا ولا موقوفًا.

أخرجه الخطيب في "تأريخ بغداد" (٣٢٨/١) وابن عدي في «الكامل» (١/ ٥٥٧) وابن الجوزي في «العلل المتناهية» رقم (٩٤٤) والانصاري في «طبقات المحدثين بأصبهان» (٢/ ٣٦٥)

من طريق إسحاق بن بشر عن أبسي معشر المدني عن محمد بن المتكدر عن جابر قال قال رسول الله ( الله عن الله عن الله في الأرض يصافح بها عباده!! .

وإسحاق بن بشر هو الكاهلي رماه بالكذب غير واحد من أهل العلم:

قال مطين: ما سمعت أبا بكر بن أبي شيبة كذب أحدًا إلا إسحاق بن بشر الكاهلي.

وكذا كذبه موسى بن هارون وأبو زرعة وقال الفلاس وغيره متروك وقال الدارقطني؛ هو في عداد من يضع الحديث.

#### ووردت متابعات لاسحاق بن بشر.

أخرجه ابن عساكر في تاريخ دمشق (٢١٧/٥٢)، من طريق أحمـد بن يونس الكوفي عن أبي معشر به.

وأخرجه ابن عبد الواحد في «مجلس إمالاء في رؤية الله تبارك وتعالى، وقم (١٢) من طريق محمد ابن صالح بن حاتم ، عن يحيئ بن بشر، عن أبي معشر، به.

وفي الاسانيد إليهما من لم يذكر بجرح ولا تعديل ومن لا أعرفه.

ثم أنه قد تكلم في أبي معشر نجيح بن عبد الرحمن السندي فضعفه أهل العلم بالحديث من قبل حفظه.

قال ابن معين ليس بشيء أبو معشر ربح. قال البخاري منكر الحديث وقبال النسائي وأبو داود ضعيف وقال الترمذي: تكلم بعض أهل العلم فيه من قبل حفظه قال محمد: لا أروي عنه شيء. أضف إلى ذلك أن الفلاس ذكر أنه يحدث بأحاديث مناكير عن ابن المنكدر وغيره، ثم إنه قد تغير قبل موته بسنتين تغيرًا شديدًا حتى كان يخرج منه الربح ولا يشعر بها.

#### وقد ورد أيضًا من حديث عبد الله بن عمرو:

أخرجه ابن خزيمة (٢٧٣٧) والحــاكم في المستدرك (١/٤٥٧) والطبراني في الأوسط (٥٦٣) وابن الجوزي في العلل المتناهية (٩٤٥)

من طريق عبد الله بن مؤمل عن عطاء عن عبد الله بن عمرو أن رسول الله (ﷺ) قال:=

ايأتي الركن يوم القيامة أعظم من أبي قبيس له لسان وشفتين يتكلم من استلمه بالنية وهو يمين
 الله التي يصافح بها خلقه».

قال ابن الجوزي عقب إخراجه في «العلل»: هذا لا يثبت، قبال أحمد: عبد الله بن مؤمل أحاديثه مناكير وقال على بن الجنيد: شبه المتروك.

الله وروي موقوفًا على ابن عباس من قوله:

أخرجه عبد الرزاق في «المصنف» (٨٩١٩) عن إبراهيم بن يزيد عن محمد بن عباد عن ابن عباس قال: «الركن ـ يعني الحجر ـ يمين الله في الأرض يصافح بها خلقه مصافحة الرجل أخاه يشهد لمن استلمه بالبر والوفاء».

وفيه إبراهيم بن يزيد الخوري متروك الحديث

ورواه عبد الرزاق أيضًا (٨٩٢٠) عن ابن جريج عن محمد بن عباد عن ابن عباس به.

قلت:وابن جريج وإن كان ثقة إلا أنه وحش التدليس عن الضعفاء والمتروكين وقد عنعنة فلا يبعد أن يكون أخذه عن إبراهيم بن يزيد ثم أسقطه.

وجاء تصــريح من ابن جريج بالبـــماع من محــمد بن عــباد عند ابن أبي عمــر العدني كــما في «المطالب العالية» (١٢٩٥) وعند الفاكهي في "أخبار مكة» (١/ ٨٩) ، والأزرقي (١/ ٣٢٤).

من طریق یحیی بن سلیم قال سمعت ابن جریج سمعت صحمد بن عباد سمعت ابن عباس یقول ... قذکره ،

ويحيئ بن سليم تكلموا فيه من جهة حفظه وضبطه:

قال العقبيلي: قال الإمام أحمد: أتيت فكتبت عنه شيئًا فسرأيته يخلط في الاحاديث فتركت وفيه شيء، قال أبو جعفر ولين أمره.

وقال ١١لـدارقطني سيء الحفظ، وقبال أبو حاتم: شبيخ صالح منحله الصدق ولم يكن بالحنافظ يكتب حديثه ولا يحتج به.

قلت:وقد خالف من هو أحفظ منه وأعلم فآثبت السماع بين ابن جريسج ومحمد بن عباد ونقاه عبد الرزاق فيكون التصريح بالسماع هنا شاذًا

#### وهنايجب أن يعلم أن:

الشذوذ كما يعتري الأسانيد فإنه أيضًا يكون في طرق التحمل والآداء

وإذا علمت هذه فلا تغتر بقــول الحافظ بعد إخراجه في «المطالب»: «موقــوف جيد» فعله نطر إلى: استاد ابن أبي عمر مجردًا ولم يقارنه بما رواه عبد الرزاق فلينتبه.

ورواه الفاكهي في المنحبار مكة، (١/ ٨٩ \_ ٩٠ ) والأزرقي في المخبار مكة؛ (٣٢٣/١). =

والجواب عنه: أنه حديث باطل، لا يثبت عن النبي ( علي الله عنه ).

قال ابن الجوزي في "العلل المتناهية" : "هنف حديث لا يصح" أن وقال ابن العربي: "حديث باطلٌ فلا يلتفت إليه" أن وقال شيخ الإسلام ابن تيمية : "روي عن النبي ( المناه لا يثبت الله الله الله عناه . وعلى هنذا فلا حاجة للخوض في معناه .

### الشرح

ذكرنا أن أهل التعطيل أوردوا على أهل السنة والجماعة أمثلة وقالوا: إنكم أولتموها، وإيرادهم لذلك له غرضان:

الغرض الأول: أن يلزموا أهل السنة والجماعة بالتأويل فيما عداه من النصوص، وقالوا: إنكم إذا أولتم في هنذه النصوص فأولوا في غيرها، فإن أولتم فيها ولم تأولوا في غيرها فأنتم متحكمون، والتحكم في الأدلة غير جائز، فإما أن تجري مجرئ واحدًا، وإلا فالتناقض.

الفرض الثاني: وهو أن أهل السنة والجماعة يداهنونهم، أي: يسكتون عنهم فيقـولون: أنتم تأولتم هذه النصوص فاسكتـوا عنا ولا تنكروا علينا؛ لأنكم قد

من طريق عبد الله بن مسلم بن هرمز عن محمد بن عباد عن ابن عباس به.

وعبد الله بن مسلم قال فيه أحمد: ليس بشيء وكــذا قال الفلاس وضعفه ابن معين والنسائي وأبو داود وغير واحد.

ولهــذا الأثر طرق أخرئ عــن ابن عبــاس رواها الفــاكهي في «أخــبــار مكة» (١/ ٨٨) والأزرقي (١/ ٣٢٦) وابن قتيبة في اغريب الحديث» (٢/ ٣٣٧).

من طريق عكرمة وعطاءً وعبد الملك بن عبد الله بن أبسي حسين والضعف عليها بيَّن لا يصح منها شيء بحال.

وعليه فلا يصبح هذا الحديث مرفوعًا ولا موقوفًا، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) ﴿العللِ المتناهيةِ (٢/ ٥٧٥)

<sup>(</sup>٢) نقله عنه المناوي في افيض القدير؛ (٣/ ٩٠٤).

<sup>(</sup>٣) دمجموع القتاوي، (٦/ ٣٩٧).

فعلتم مثلنا في هذه النصوص، فلا حق لكم في الإنكار علينا!

ونحن أجبنا عن ذلك بجواب مجمل كما سبق فقلنا:

أولاً، نرفض أن يكون هنذا من باب التأويل.

ثانيًا: أنه لو قدر أنه من باب التأويل فقد دل عليه النص إما دلالة متصلة وإما دلالة منفصلة، فجوابنا \_ الآن \_ إما بالمنع أو بالتسليم مع الدليل.

#### ما هو المنع؟

الجواب: المنع بأن نقول: هذا ليس فيه تأويل؛ لأن اللفظ لا يدل على سواه وها هو التسليم؟

الجواب التسليم هو أن نقول: نعم! هـنذا تأويل، ولكن دلَّ عليه الدليل، وإذا دلَّ عليه الدليل، فلا مـانع منه، ولكن نحن ننكر عليكم التأويل الذي ليس عليه دليل.

ثم أجبنا بجواب مفصل عن كل مسألة بعينها، فبدأنا أولاً بما حكاه أبو حامد الغزالي عن بعض الحنابلة، أنه قال: إن أحمد لم يتأول إلا في ثلاثة أشياء:

الأول: ما يروى عن النبي ( الله قال: «الحجر الأسود يمين الله في الأرض».

والثاني: «قلوب العباد بين أصبعين من أصابع الرحمن «(۱). والثالث: «وإنى أجد نَفَسَ الرحمن من قبل اليمن (۱).

أما الحديث الأول فقالوا: لا يراد به أن هنذا الحجر هو يد الله اليمنئ في الأرض، ولكنه بمنزلة يمين الله في كون الإنسان يستلمه، واستلامه إياه كأنه معاهدة بينه وبين الله (عز وجل) أو تحية بالمصافحة، فعبر عنه بأنه يمين، قالوا:

<sup>(</sup>١) سياتي تخريجه والكلام عليه في المثال الثاني إن شاء الله تعالىن.

<sup>(</sup>٢) انظر تخريجه والكلام عليه في المثال الثالث.

وهنذا تأويل.

وأما الحديث الثاني، فقالوا: المراد بـ كمال قدرة الله (تعالى) في تصريف عباد،، وليس المراد أن القلوب بين أصبعين من أصابع الله حقيقة.

وأما الحديث الثالث، فقالوا: إن الرحمن ليس له نَفَس، لكن المراد بذلك: نصر الله (عز وجل)، وهنذا تأويل.

ونحن نقول: أما الحديث الأول فالجواب عنه: أنه حديث باطل، لا يثبت عن النبي (على)، وحب نئذ لا يصح إيراده على أهل السنة، قال ابن الجوزي في العلل المتناهية هنذا حديث لا يصح، وقال ابن العربي: حديث باطل، فلا يلت فت إليه، وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: رُوي عن النبي (على) بإسناد لا يشت، وعلى هنذا فقد كفينا إياه لعدم ثبوته، فلا حاجة للخوض في معناه؛ لأنه ليس بثابت فضلاً عن أن نضرب له معنى.

#### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

لكن قال شيخ الإسلام ابن تيميه: والمشهور \_ يعني في هذا الأثر \_ إنما هو عن ابن عباس قال: «الحجر الأسود يمين الله في الأرض، فمن صافحه وقبله، فكأنما صافح الله وقبل يمينه»(۱). ومن تدبر اللفظ المنقول تبين له أنه لا إشكال فيه، فإنه قال: «يمين الله في الأرض» ولم يطلق فيقول: يمين الله. وحكم اللفظ المقيد يخالف حكم المطلق، ثم قال: «فمن صافحه وقبله فكأنما صافح الله وقبل يمينه» وهنذا صريح في أن المصافح لم يصافح يمين الله أصلاً، ولكن شبه بمن يصافح الله، فأول الحديث وآخره يبين أن الحجر ليس من صفات الله (تعالى) يصافح الله، فأول الحديث وآخره يبين أن الحجر ليس من صفات الله (تعالى) كما هو معلوم لكل عاقل. اهد. (ص٩٩٨جـ٢) مجموع الفتاوى.

<sup>(</sup>١) لا يصح عن ابن عباس (رُونُتِي كما بيناه آنفًا.

### الشرح

قال شيخ الإسالام: "والمشهور (يعني: في هذذا الأثر) إنما هو عن ابن عباس".

ونحن نقول: إذا كان هذا مرويًا عن ابن عباس، فلا يخلو أن يكون مما يكن فيه الاجتهاد أولاً، فإن كان مما لا يمكن فيه الاجتهاد، فهو في حكم الرفع، يكن فيه الاجتهاد، فهو في حكم الرفع، إلا أن ابن عباس (﴿وَقِيْنَ مَا عَرف بِالأَخْذَ عَن بني إسرائيل، وحيننذ لا يكون ما أخبر به في هذا الباب من باب المرفوع حكمًا؛ لاحتمال أن يكون أخذه عن بني إسرائيل".

وأما إذا كان قاله عن اجتهاد فيقال: هذا اجتهاد من ابن عباس، وليس حجة على ما سواه.

ومع هذا يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: ومن تدبر اللفظ المنقول تبين له أنه لا إشكال فيه فإنه قال: "يمين الله في الأرض" ولم يطلق في قول: "يمين الله وحكم اللفظ المقيد يخالف حكم المطلق؛ لأنه قال: "يمين الله في الأرض" ولو قال: "يمين الله وأطلق لكان فيه اشتباه، ولكن لما قال: "يمين الله في الأرض" علم أنه ليس يمينه التي هي يده؛ لأن يد الله ليست في الأرض، وحينئذ فلا يكون في اللفظ دليل على أنها يمين الله (تعالى) التي هي يده، وإذا قلنا: إنه يمنولة يمين الله (عز وجل) لم يكن في هذا أي محظور: قال رحمه الله: وهذا عربح.

ثم قال: "فمن صافحه وقبله؛ فكأنما صافح الله وقبل يمينه"، وهذا صريح في أن المصافح لم يصافح يمين الله (أصلاً)، ولكن شبه بمن يصافح الله، فأول الحديث وآخره يبين أن الحجر ليس من صفات الله (تعالى) كما هو معلوم عند كل عاقل.

<sup>(</sup>١) سبق أن بينا أنه لا يصح عن ابن عباس (﴿ وَلِلَّهُ عَالَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وكلام شيخ الإسلام هذا على تقدير صحته عن ابن عباس (وينه ) أما عن الرسول (ﷺ) فقد قال: إنه لا يثبت.

وخلاصة الجواب على هنذا الحديث أو هنذا الأثر من وجهين:

الوجه الأول: أنه لم يصح، وحينتذ لا حاجة للكلام على معناه.

الوجه الثناني: أننا إذا صححناه عن ابن عباس، وقلنا إنه من رأيه أو من نقله، فإنه من تدبره تبين له أنه لا يراد به قطعًا أن الحجر يمين الله التي هي يده؛ لأنه قال: «يمين الله في الأرض» فقيدها بقوله: «في الأرض» ويمين الله التي هي يده لا تكون في الأرض، وهناك فرق بين اللفظ المطلق واللفظ المقيد.



### المثال الثاني: «قلوب العباد بين أصبعين من أصابع الرحمن».

والجواب؛ أن هنذا الحديث صحيح رواه مسلم في الباب الشاني من كتاب القدر عن عبد الله بن عمرو بن العاص أنه سمع النبي ( علي الله بن عمرو بن العاص أنه سمع النبي ( علي الله بين أصبعين من أصابع الرحمن كقلب واحد يصرفه حيث يشاء "ثم قال رسول الله ( الله مصرف القلوب صرف قلوبنا على طاعتك "(1).

# الشرح

كلمة أصبع مثلث الهمزة والباء، ففيه تسع لغات والعاشرة: «أُصُبُوع كما قيل:

### وهمز أزملة ثلث وثالثه التسع في أصبع واختم بأصبوع

أولا: فتح المهمزة ويجوز في الباء ثلاثة أوجمه: الفتح والضم والكسر، فنقول: أصبَع، وأصبُع، وأصبع.

ثانيًا، ضم الهمزة ويـجوز في الباء ثلاثة أوجه (أيضًا) ، فـنقول: أُصبَع، وأُصبع، وأُصبع.

ثالثًا؛ كسر الهمزة، ويجوز في الباء ثلاثة أوجه، فنقول: إِصبَع، وإِصبُع، وإصبع، فهذذه تسعة.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٦٥٤).

اللغة العاشرة؛ أُصُبوع، نقول: ما أطول أُصبُوعه يعني: إصبعه، وكذلك كامة أنملة فيها تسع لغات:

أولا، فتح الهمزة، وفي الميم ثلاثة أوجه، فنقول: أغَلَة، وأُغُلة، وأَغُلة.

ثانيًا؛ كسر الهمزة، وفي الميم ثلاثة أوجه: فنقول: إغَلة، وإغُلة، وإغُلة.

ثالثاً؛ ضم الهمزة، وفي الميم ثلاثة أوجه: فنقول: أُغَلة، وأُغُلة، وأُغُلة.

ولا نقول: أُغُول، ك: "أُصبُوع"، فلا قياس في اللغة، والأكثر في هاتين الكلمتين: إصبَع وأَغُلة.

#### والجواب عن هذا الحديث:

وقوله: «كلها» إذا جاء مثل هذا التقييد؛ جاز أن تجعل كل توكيدًا لما سبق، وجاز أن تجعلها مبتدأ وما بعدها خبر، والجملة من المبتدأ والخبر: خبر إن، أما إذا جعلناها توكيدًا فهي على حسب المؤكد، وهو منصوب في إن، ولكن الخبر الذي بعدها يكون خبرًا له: «إن».

فنقول في هذا الحديث: "إن قلوب بني آدم كلها بين أصبعين" إذا جعلت الكلها" توكيداً و"بين أصبعين" خبر إن، ويجوز "إن قلوب بني آدم كلها بين أصبعين" فتكون "كلها" مبتدأ و"بين أصبعين" خبر المبتدأ، والجملة من المبتدأ والخبر: خبر إن "بين أصبعين من أصابع الرحمن كقلب واحد يصرفها حيث يشاء" ثم قال النبي ( اللهم ! مصرف القلوب ! صرف قلوبنا على طاعتك".

وهنذا الحديث صحيح، لكن هل معناه أن الله (سبحانه) قد قبض القلوب بين أصبعيه، كما يقبض الإنسان القلم بين أصبعيه؟ الجواب: لا.

وقد أخمة السلف أهل السنة بظاهر الحديث وقالوا: إن لله (تعمالي) أصابع حقيقة نثبتها له كما أثبتها له رسوله (عليه الهالية).

ولا يلزم من كون قلوب بني آدم بين أصبعين منها أن تكون مماسة لها حتى يقال: إن الحديث موهم للحلول فيجب صرفه عن ظاهره.

فهنذا السحاب مسخر بين السماء والأرض وهو لا يمس السماء ولا الأرض. ويقال: «بدر بين مكة والمدينة» مع تباعد ما بينهما.

فقلوب بني آدم كلها بين أصبعين من أصابع الرحمن حقيقة ولا يلزم من ذلك مماسة ولا حلول.

# الشرح

هنذا التقدير يفيد أن المسألة تبحث من وجهين:

الوجه الأول: هل لله أصابع؟

فأهل التعطيل يقولون: لا، ليس لله أصابع، كما قالوا: ليس له يد، وإنما المراد بالحديث معناه، وهو قدرة الله (عز وجل) على صفة الخلق، وأنها كالشيء الذي بين أصبعين من أصابعنا نفعل فيه ما نشاء.

الوجه الثاني: قوله: "بين أصبعين من أصابع الرحمان" هل البينية تقتضي الماسة؟

فهم يقولون: إن ظاهرها المماسة، وعلى هنذا فتكون أصابع الرحمن (عز وجل) في جموف بني آدم؛ لأن القلب في الجوف، وإذا كانت البينية تقتضي المماسة فيلزم أن تكون أصابع الرحمين (جل وعلا) في صدور الناس، فتكون صفة الله (تعالى) حالَة في بني آدم!! هنكذا زعم أهل التعطيل أن ظاهر الحديث يقتضي التشبيه، وأن الأصابع مماسة للقلب، وهنذا يقتضي الحلول، فإما أن تقولوا بالتشبيه وبالحلول، وإما أن تأولوا، وإذا أولتم فهنذا ما نريده ونحتج به عليكم.

ونقول: إن لله (تعالى) أصابع حقيقية لكن ننفي عنها المماثلة، ولا نلتزم بما الزمتمونا به من التشبيه؛ لأنه لا يلزمنا، وإذا كنتم أنتم تثبتون للإنسان أصابع، وتثبتون للطير أصابع، فهل يلزم من إثبات الأصابع للإنسان أن تكون مشابهة لأصابع الطير؟

الجواب: لا يلزم من إثبات أصابع للرحمن (عز وجل) أن تكون مشابهة لأصابع بني آدم أبدًا، فنحن نلتزم بثبوت الأصابع، ولا نلتزم بما ألزمتمونا به عدوانًا واعتداءً بأن هنذا يستلزم التمثيل.

ثانياً؛ بالنسبة للمسماسة فنحن لا نلتزم \_ أيضًا \_ بما ألزمتمونا به من أنه لا بينية إلا بالمماسة، بل نقول: البينية لا تستلزم المماسة، والدليل على هنذا قوله (تعالى): ﴿ وَالسَّحَابِ الْمُسَخِّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ ﴾ [البقرة: ١٦٤]، فهل يلزم من هنذه البينية المماسة؟ الجواب: قطعًا لا يلزم، فليس هناك مماسة ولا مقاربة بين الأرض وبين السحاب، ولا بين السحاب وبين السماء، ومع ذلك يقول الله ﴿ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ ﴾.

صَالَ آخر: بدر بين مكة والمدينة، فهل البدر على حدود المدينة وعلى حدود مكة؟ الجواب: أبدًا، فبينهما مسافات؛ فتبين بهنذا أن البينية لا تقتضي المماسة، وحينتذ نسلم مما ادعيتموه علينا من القول بالحلول، أو أن هنذا الحديث يدل على الحلول.

قوله (ﷺ): «يقلبها» الذي يقلبها هو: الله، وإضَّافة الستقليب إلى الله حقيقة، ليس فيه إشكال، والفائدة من هنذا أن الرسول (ﷺ) بيَّن أن تقليب

هنذه القلوب يسير على الله (عـز وجل) كالشيء الذي بين أصابع الإنسان أو في راحته أو ما أشبه ذلك().

#### (١) قَالَ شَيخَ الإسلام ابن تيمية في، الرسالة التدمرية، ص (١٩)؛

إذا قال القائل ظاهر النصوص مراد أو ظاهرها ليس بمراد.

فإنه يقال لفظ الظاهر فيه إجامال واشتراك فإن كان القائل يعنقد أن ظاهرها التمثيل بصفات المخلوقين أو ما هو من خصائصهم قبلا ريب أن هذا غير مراد ولكن السلف والاثمة لم يكونوا يسمون هنذا ظاهرها ولا يرتضون أن يكون ظاهر القرآن والحديث كفرًا وباطلاً. والله (سبحانه وتعالى) أعلم وأحكم من أن يكون كلامه الذي وصف به نفسه لا يظهر منه إلا ما هو كفر أو ضلال والذين يجعلون ظاهرها ذلك يغلطون من وجهين:

ثارة يجعلون المعنى الفاصد ظاهر اللفظ حتى يجعلوه محتاجًا إلى تأويل بخالف الظاهر ولا
 بكون كذلك.

# وتارة يردون المعنى الحق الذي هو ظاهر اللفظ الاعتقادهم أنه باطل.

فالأول كما قــالوا في قوله «عبدي جعت فلم تطعمني» الحديث وفي الأثر الآخــر «الحجر الأسود يمين الله في الأرض فمن صافــحه أو قبله فكأنما صافح الله وقبل يمينه»، وقــوله "قلوب العباد بين أصبعين من أصابع الرحمن».

فقالوا قد علم أن ليس في قلوبنا أصابع الحق.

فيقال لهم لو أعطيتم النصوص حقها من الدلالة لعلمتم أنها لم تدل إلا على حق.

أما الحديث فسقوله الحجر الأسود يمين الله في الأرض فسمن صافحه وقبلــه فكأنما صافح الله وقبل يمينه.

صريح في أن الحــجر الأســود ليس هو صــفــة لله و، لا هو نفس يمينه لأنه قـــال: ايمين الله في الأرض!..

وقال: "فمن قبله وصافحه فكأنما صافح الله وقبل يمينه" ومعلوم أن المشبه ليس هو المشبه به ففي نفس الحديث بيان أن مستلمه ليس مصافحًا لله وأنه ليس هو نفس يمينه فكيف يجعل ظاهره كفرًا وأنه محتاج إلى التأويل مع أن هذا الحديث إنما يعرف عن ابن عباس.

وأما الحديث الآخر فهو في الصحيح مفسراً يقول الله: «عبدي جعت فلم تطعمني فيقول رب كيف أطعمك وأنت رب العالمين؟ فيقول أما علمت أن عبدي فلانًا جاع فلو أطعمته لوجدت ذلك عندي. عبدي مرضت فلم تعدني فيقول رب كيف أعودك وأنت رب العالمين؟ فيقول أما علمت أن عبدي فلانًا مرض فلو عدته لوجدتني عنده».

وهذا صريح في أن الله سبحانه لم يمرض ولم يجع ولكن مرض عبده وجاع عبده فجعل جوعه=

### المثال الثالث «إني أجد نفس الرحمن من قبل اليمن ».

### الشرح

قال أهل التعطيل: نفس الرحمنن، هل تأخــذونه على ظاهره، وتثبتون لله (تعالىٰ) نفسًا يأتي من جهة واحدة من قِبل اليمن؟ فهنذا هو ظاهر الحديث.

قال أهل السنة والجماعة؛ لا نثبت هنذا، وليس هنذا هو ظاهر الحديث (كما زعمتهم) ومعلوم أن النَفَس لا يمكن أن يوصف الله به؛ لأنه يأتي من شيء مجوف، ويحتاج إلى أن يفرج عنه، والله (عز وجل) منزه عن هنذا، فهو أحد صمد.

فيقــولون: هنذا هو ظاهر الحديث فإما أن تأخــذوا به، وإما أن تقولوا: إنه غير مراد، وحينئذ تكونون قد أولتم ووقعتم فيما تنكرونه علينا.

#### \* \* \*

جوعه، ومرضه، ومرضه مفسرًا ذلك بأنك لو أطعمته لوجدت ذلك عندي ولو عدته لوجدتني
 عنده فلم يبق في الحديث لفظ يحتاج إلى تأويل

وأما قوله : «قلوب العباد بين أصبعين من أصابع الرحمن».

فإنه ليس في ظاهره أن القلب متصل بالأصابع ولا مماس لها ولا أنها في جوفه ولا في قول القائل «هذا بين يدي» ما يقتضي مباشرته ليديه وإذا قسيل السحاب المسخر بين السماء والأرض لم يقتض أن يكون مماسا للسماء والأرض ونظائر هذا كثيرة.

والجواب: أن هنذا الحديث رواه الإمام أحمد في المسند من حديث أبي هريرة ( رائي الله عنه الله النبي ( رائي ): «ألا إن الإيمان يمان، والحكمة يمانية، وأجد نفس ربكم من قبل اليمن ( الله ).

قال في «مجمع الزوائد»: «رجاله رجال الصحيح غير شبيب وهو ثقة».

(۱) شاذ من حدیث ابی هریرة وورد موضع الشاهد بإسناد صحیح من حدیث سلمة بن نفیل

= أخــرجــه أحمــد (٢/ ٥٤١) وابن أبي عــاصم في «الآحــاد والمشاني» (٢٢٧٦) والطبــراني في «الأوسط» (٤٦٦١) وفي «مسند الشاميين» (١٠٨٣)

عن طريق حويز بن عثمان عن شبيب أبي روح أن أعرابيًا أتن أبا هريرة فقال: يا أبا هريرة حدثنا عن النبي (ﷺ) فذكر الحديث فقال: قال النبي (ﷺ): «ألا إن الإيمان يمان والحكمة يمانية وأجد نفس ربكم من قبل اليمن ... \* الحديث.

وشبيب هو ابن نعيم أبو روح الوحاظي ذكره ابن حبان في الثقات .

وهو من شيوخ حريز بن عثمان ونقل الأجسري عن أبي داود قوله: شيوخ حريز كلهم ثقات ونقل ابن القطان عن ابن الجارود قال: قال محمد بن يحيئ الذهلي هذا شعبة وعبد الملك بن عمير في جلالتهما يرويان عن شبيب أبي روح

قال ابن القطان شبيب رجل لا تعرف له عدالة.

قلت؛ وقد تفرد شبيب عن أبي هريرة بقوله اوأجد نفس ربكم من قبل اليمن؟، مخالفًا بذلك جمع غفير من الثقات الأثبات الذين رووا الحديث عن أبي هريرة بدون الزيادة وهم:

١ ـ أبو سلمة بن عبد الرحمن. أخرجه البخاري (٣٤٩٩) ومسلم ٥٢ [٨٧].

٢ ـ أبو صالح . أخرجه البخاري (٤٣٨٨) ومسلم ٥٢ [٩٠].

٣- الاعرج. أخرجه البخاري (٣٠١) ومسلم (٥٢) [٨٤] [٨٥].

٤ \_ محمد بن سيرين . أخرجه مسلم ٥٢ [٨٣] [٨٣].

٥ - عبد الرحمن بن يعقوب . أخرجه مسلم ٥٢ [٨٦] .

٦ ـ سعيد بن المسيب . أخرجه مسلم ٥٢ [٨٩].

وغيرهم وأكتفي بذكر هؤلاء ففيهم الغنية.

وعليه فهذه زيادة غير مقبولة من شبيب بن نعيم وهي إما شاذة أو منكرة.

# إلا أن محل الشاهد ورد من حديث سلمة بن نفيل.

قلت: وكذا قال في التقريب عن شبيب شقة من الثالثة، وقد روى البخاري نحوه في التاريخ الكبير.

وهنذا الحمديث على ظاهره والنفس فيه اسم مصدر نَفَّس يُنَفِّس تَنْفِيسًا، مثل فرج يفسرج تفريجًا وفرجًا، هكذا قال أهل اللغة كما في النهاية والقاموس ومقاييس اللغة.

قال في مقاييس اللغة: النفس كل شيء يفرج به عن مكروب.

فيكون معنى الحديث: أن تنفيس الله (تعالى) عن المؤمنين يكون من أهل اليمن.

#### قال شيخ الإسلام ابن تيمية،

«وهؤلاء هم الذين قاتلوا أهل الردة، وفتحوا الأمصار، فبهم نَفَّسَ الرحمن

= أخرجه البخاري في «التاريخ الكبير» (٤/ ٧٠ ـ ٧١) والطبراني في «الكبير» (٧/ رقم ١٣٥٨) والفسوي في «المعرفة والتاريخ» (١/ ١٥٨) والبزار في «البحر الزخار» (٣٧٠٢)

قلت: وهذا اسناد رجاله كلهم ثقات.

قال البزار عقب إخراجه: وهذا الحديث لا تعلم أحدًا يرويه بهذه الألفاظ إلا سلمة بن نفيل وهذا أحسن طريقًا يروى في ذلك عن سلمة ورجاله رجال معروفون من أهل الشام مشهورون إلا إبراهيم ابن سليمان في الأفطس.

قلت: وهو ثقة كما تقدم.

وتابع عبد الله بن سالم عليه إسماعيل بن عياش.

أخرجه ابن أبي عاصم في «الأحاد والمثاني» (٢٤٦٠) والطبراني في «الكبير» (٧/ رقم ٦٣٥٨) . وأخرجه أحمد (٤/٤) من طريق إسماعيل بن عباش أيضًا إلا أنه لم يذكر موضع الشاهد. عن المؤمنين الكربات». اه.. (ص٣٩٨جـ٦) مجـموع فتاوئ شيخ الإسلام لابن قاسم.

### الشرح

هذه ثلاثة أشياء كلها من قِبَل اليمن:

«الليمان بمان» قال العلماء (رحمهم الله): لأن الإيمان نبع من الحجاز، والحجاز من قبل اليسمن؛ لأنه قال: الشام واليمن، فكل الحجاز يعتبر من منطقة اليمن، فالإيمان يمان؛ لأنه نبع من اليمن، أي: من الحجاز.

«الدكمة يمانية» والحكمة هي: تنزيل الأشياء منازلها، فأهل اليمن أهل حكمة، وتأني في الأمور، وتقدير لها، وتنزيل لها في منازلها.

«أجد نفس ربكم من قبل اليمن» وهذا محل المعترك بين أهل السنة والجماعة، وبين أهل التعطيل، ولكن ما معنى هذا الحديث؟

يدًعي أهل التعطيل أن ظاهره أن لله نفسًا يأتي من قبل اليمن، وأن الله يتنفس، ويأتي نفسه من قبل اليمن، ولكن هذا ليس هو ظاهر الحديث؛ لأن كل معنى فاسد لا يمكن أن يكون ظاهر الكتاب والسنة (أبدًا)، ومن فَهِم من الكتاب والسنة ظاهرًا ينزه الله عنه، فقد ساء فهمه، أو ساء قصده، وأما من حسن قصده وصح فهمه فلن يفهم من نصوص الكتاب والسنة ما لا يليق بالله (أبدًا).

وقول ابن حجر الهيثمي<sup>(۱)</sup> في «مجمع الزوائد»: «رجاله رجال الصحيح غير شبيب» يعني برجال الصحيح: رجال صحيح البخاري، أو مسلم، حسب

<sup>(</sup>١) هنذا سبق لسان من الشيخ (رحمه الله)، فصاحب «مجمع الزوائد» هو: أبو الحسن علي بن أبي بكر ابن سليمان بن عــمر بن صالح الهيثمي، المصــري، الشافعي، الحافظ، ويعرف بالهــيثمي، توفي سنة ٨٠٧ هـ.

أما ابن حجر، فهو: شهاب الدين، مفتي الحجاز، أبو الفضل، أحمد بن محمد بدر الدين بن محمد شمس الدين بن حجر الهيتمي (بالناء المناه من فوق)، نسبة إلى محلة أبي الهيتم من أقاليم مصر الغربية، الفقيه الشافعي، المتوفئ بمكة سنة ٩٧٥ هـ.

الاصطلاح.

ولكن لا يلزم من كون الرجال رجال الصحيح، أن يكون السند صحيحًا؟ لأنه ربما يكون هناك انقطاع بين الراوي ومن روئ عنه، ولكن الغالب أنهم لا يقولون هنذا إلا لقصد التوثيق لهنذا السند، لكن لا يلزم من هنذا أن يكون السند صحيحًا، ولهنذا يجب أن نتحرى في الرجال إذا قالوا: رجاله رجال الصحيح.

فننظر (أولاً): هل هذا صحيح، وأنه يشطبق عليهم أنهم من رجال الصحيح.

ثم ننظر (ثانيًا) هل السند متصل، فلابد من اتصال السند(١).

(١) قلت: وثقة الرواة واتصال السند إنما هي الخطوات الأولى في طريقنا لتصحيح حديث أو تحسينه وتبقى أمور هي أهم وأدق:

الأمرالأول: جمع طرق الحديث والنظر فيها ومقارنه الروايات بعضها ببعض.

فكم من حديث اتصل سنده مع ثقة رواته ثم هو مما خالف فيه راويه الثقات الأثبات فشذ عنهم بوصل مرسل أو رفع موقوف أو إدراج في متن أو سند وهذا يقع كثيرًا في أحاديث الثقات كما هو معلوم عند أهل العلم والأمثلة على ذلك أكثر من أن تحصين.

كما قال على بن المديني (رحمه الله): الباب إذا لم تجمع طرقه لم يتبين خطؤه.

وقال الخطيب البغدادي (رحمه الله): السبيل إلى معرفة علة الحديث أن يجمع بين طرقه وينظر في اختلاف رواته ويعتبر بمكانهم من الحفظ ومنزلتهم في الإنقان والضبط.

**الأموالثاني:** النظر في كلام أهل الفن وعلماء العلل: أمثال البخاري وأحمد وابن المديني وأبي حاتم وأبى زرعة والدارقطني وغيرهم.

فكم من حديث أعلوه لعلة خفـية فيه مع أن الظاهر منه السلامة وطريقـهم في هذا الفهم والحفظ والمعرفة لا غير.

كما قال الحاكم في "معرفة علوم الحديث" : إنما يعلل الحديث من أوجه ليس للجرح فيها مدخل فإن حديث المجروح ساقط وا، وعلة الحديث يكشر في أحاديث الثقات أن يحدثوا بحديث له علة فيخفى عليهم علمه فيصير الحديث معلولاً والحجة عندنا الحفظ والفهم والمعرفة لا غير.

وهذا الشافعي مع إمامته يحيل القول على أنمة الحديث في كتبه فيقول: وفيه حديث لا يثبته أهل العلم بالحديث.

وأضرب لك مثالا واحدا [مع كثرة الأمثلة]:

حديث قتيبة بن سعيد المشهور في جمع التقديم أن النبي ( الله في غزوة تبوك إذا ارتحل قبل أن تزيغ الشمس أخر الظهر حتى يجمعها إلى العصر فيصليهما جميعًا، وإذا ارتحل بعد زيغ الشمس صلى الظهر والعصر جميعًا، ثم سار، وكان إذا ارتحل قبيل المغرب أخر المغرب حتى يصليها مع العشاء، وإذا ارتحل بعد المغرب؛ عجل العشاء فصلاها مع المغرب. رواه أبو داود

وقول الهيثمي: "غير شبيب وهو ثقة" قلت: وكذا قال في "التقريب" لابن حجر العسقلاني.

وهنذا الحديث يجريه أهل السنة والجماعة على ظاهره كسائر النصوص، لكنهم يخالفون أهل التعطيل في معناه، فأهل التعطيل يزعمون أن ظاهر الحديث أن لله نَفَسًا يأتي من قبل اليمن، ويقولون: هنذا الظاهر غيسر مراد حتى عندكم معشر أهل السنة.

ونحن نقول: ليس هلف هو ظاهر الحديث، والنَّفَسُ فيه اسم مصدر من نفس ينفس تنفيسًا \_ وهو المصدر \_ واسم المصدر: نفسًا.

وهلذا يوجد كثيرًا في الأفعال، يكون لها مصدر واسم مصدر.

مثال:

كلم ، يكلم، والمصدر: تكليمًا، واسم المصدر: كلام.

والترمذي وأحمد وغيرهم.

وهو حديث إسناده صحيح كالشمس قتيبة بن سعيد عن الليث بن سعد عن يزيد بن أبي حبيب عن أبي الطفيل عن معاذ.

ومع هَذَا وجدنا أقوال أهل العلم تضافرت على إعلاله وإنكاره.

فيقول أبو داود: هذا حديث منكر.

ويذهب أبو حاتم إلى أنه دخل حديث في حديث وتتابع الاقوال على إنكاره ثم يأتي البخاري (رحمه الله) فيزيل الإشكال ويقول: قلت: لقتيبة بن سعيد (وهو راويه) مع من كتبت عن الليث ابن سعد حديث يزيد بن أبي حبيب عن أبي الطفيل.

فقال: كتبته مع خالد المداثني.

قال البخاري: وكان خالد يُدخل الأحاديث على الشيوخ ,

ومن هنا عرفنا لماذا تتابعت أقوالهم على إنكاره وإعلاله، وأنى لنا أن نعرف مثل هنذه العلة إن لم ينص عليها البخاري (رحمه الله).

ومن هنا أيضًا يتبين لنا أن علينا أن نقتفي أثر هنؤلاء الأجلاء.

ولا نفتتت عليهم بقولنا "إسناده صحيح" فإنهم ما كانوا يجهلون ذلك بل نحن تبع لهم في معرفة الرجال فلماذا لا نتبعهم أيضًا في معرفة العلل؟! سلم، يسلم، والمصدر: تسليمًا، واسم المصدر: سلام.

فرَّج، يُقرِّج، والمصدر تفريجًا، واسم المصدر: فرج.

نفس، ينفس، والمصدر تنفيسًا، واسم المصدر: نفس.

إذن؛ نفس بمعنى تنفيس؛ لأن اسم المصدر بمعنى المصدر، لكن يخالفه في الصيغة فقط، وإلا فالمعنى واحد، هنكذا قال أهل اللغة(١)، كما قال «النهاية» لابن الأثير(١)، و «مقاييس اللغة» لابن فارس(١).

#### (١) قال ابن الأثير في النهاية في غريب الأثر ، ،

فيه ﴿إِنِّي لِأَجِد نَفُسَ الرحمين من قبَل اليمن ؛ وفي رواية ﴿أَجِدُ نَفْسَ رِبِكُم ۗ .

قيل عنى به الانصار لأن الله نفَسَ بهم الكرب عن المؤمنين وهم يمانون لأنهم من الأود. وهو مستعار من نفس الهواء الذي يرده التنفس إلى الجوف فيبرد من حرارته ويُعدلها أو من نفس الربح الذي يتنسمه فيستروح إليه أو من نفس الروضة وهو طيب روائحها فيتفرج به عنه.

يقال: أنت في نفس من أمرك واعمل وأنت في نفسٍ من عمرك: أي في سعة وفسحة قبل المرض والهرم ونحوهما

ومنه الحديث: "لا تسبوا الربح فإنها من نَفَس الرحمن؛ يربد بها أنها تفرج الكرب وتنشي، السحاب وتنشر الغيث وتذهب الجدب

قال الأزهري: النفس في هذين الحديثين اسم وضع موضع المصدر الحقيقي من نَفَس يُنفَسُ تنفيسًا كما يقال: فرج يفرج تفريجًا وفرجًا كأنه قال: أجدُ تنفيس ربكـم من قبل اليمن وإن الربح من تنفيس الرحـمن بها عن المكروبين.

#### قال الفيروز آبادي في «القاموس المحيط».

وفي قوله: ولا تسبوا الربح فإنها من نفس الرحمن وأجد نفس ربكم من قبل اليمن: اسم وُضعٌ موضع المصدر الحقيقي من نفس تنفيسًا ونفسًا أي: فرج نفريجًا والمعنى: أنها نفرج الكرب وتنشر الغيث وتذهب الجدب.

#### (٢) قال الشيخ ابن عثيمين (رحمه الله):

وهو قاموس لما جاء في ألفاظ الحديث من غريب المعنى، الذي يُشكل، فصاحب «النهاية» (رحمه الله) وهو ابن الأثير، جسمع الكلمات الغسرية في الأحاديث وفسسرها، وكذلك الفسيروزآبادي في «القاموس المحيط»، والغريب أن هذا الرجل فارسي، وجمع قاموسًا في اللغة العربية، وهذا من بركة القرآن المنزل لجميع الخلق بلسان عربي، فإذا اعتنوا بالقرآن فلابد أن يتعلموا اللغة العربية.

(٣) قال الشيخ ابن عثيمين (رحمه الله): وهو كتاب جيد، يذكر المادة وجميع مشتقاتها، ولذلك =

فيكون معنى الحديث: أن تنفيس الله (تعالى) عن المؤمنين يكون من أهل اليمن.

#### قال شيخ الإسلام؛

"وهنذا هو الواقع، فإن الأنصار الذين آووا المهاجرين ونصروهم كانوا من قحطان من اليمن، فيكون المعنى: أن الفرج للمؤمنين والتنفيس والنصرة يكون من قبل أهل اليمن".

وقال (رحمه الله):

«وهنــؤلاء هم الذين قاتــلوا أهل الردة، وفتــحوا الأمــصــار، فبــهم نَفَّسَ الرحمنين عن المؤمنين الكربات». اهــ

إذن؛ الحديث ليس فيه تأويل؛ لأن المعنى الذي ادّعى أهل التعطيل أنه ظاهر الحديث معنى فاسد، ليس هو معناه، ولا يمكن أن يكون ظاهر الكتاب والسنة معنى باطلاً لا يليق بالله، والمعنى الذي يليق بالله (والذي لا يُخالف الظاهر، بل يوافقه) هو ما أشرنا إليه من أن المراد بالنفس هو: التنفيس، والمعنى أن التنفيس عن المؤمنين وتفريج الكربات عنهم ونصرهم يكون من قبل أهل اليمن، سواء في أول الإسلام كالأنصار الذين تلقوا المهاجرين، أو فيما بعد كالذين قاتلوا أهل الردة (۱).

<sup>=</sup> فهو يسمى : امقاييس اللغة،، وفيه قوائد أخرى منها: كثة الشواهد التي فيه من الشعر العربي.

<sup>(</sup>١) قال أبو يعلى في «إبطال التأويلاتُ» (١/ ٢٥٠) بعد ذكره حديث «الوبح من نفس الرحمن»

اعلم أن شيخنا ذكر هذا الحديث في كتابه وامتنع أن يكون علمى ظاهره في أن الريح صفة ترجع إلى الذات والأمر على صا قاله، ويكون مسعناه أن الريح عما يفرج الله عز وجمل بها عن المكروب والمغموم فيكون معنى النفس صعنى التنفيس وذلك صعروف في قولهم: تَفَسَت عن فلان؛ أي فرحت عنه

وكلمت زيدًا في التنفيس عن غريمه، ويقال: نفس الله عن فلان كربه،؛ أي فرج عنه، وروي في الحبر: «من نفس عن مكروب كربة، نفس الله عنه كربة يوم القيامة» وروي في الحبر: أن الله=

### المثال الرابع؛ قوله (تعالىٰ):﴿ ثُمَّ اسْتُوكَ إِلَى السَّمَاءِ ﴾ [البقرة: ٢٩].

### الشرح

قال أهل التعطيل: إنكم يا أهل السنة حرَّفتم النص؛ لأن ظاهر قوله: ﴿ ثُمُّ اسْتُوَىٰ إِلَى السَّمَاءِ ﴾ أنه كان في الأرض، نازلاً، ثم صعد إلى السماء مرتفعًا، فهل أنتم تقولون بهذا الظاهر؟ يا أهل السنة!

#### قال أهل السنة، لا نقول بهذا.

قال أهل التعطيل: إذم أولتم النص، وحينئذ لا تعيبوا علينا التأويل، ولا تنكروه علينا؛ لأنكم أولتم، فهذا تحكم وتناقض أن تقولوا: هذذا النص يجوز تأويله، وهذا النص لا يجوز تأويله.

ونحن نقول، قوله (تعالى): ﴿ ثُمَّ اسْتُوكَىٰ إِلَى السَّمَاءِ ﴾ ذكر في القرآن في موضعين:

الأول، في سورة البقرة: ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُم مَّا فِي الأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ اسْتَوَىٰ إِلَى السَّمَاءِ ﴾ [البقرة: ٢٩].

<sup>=</sup> فرج عن نبيه بالريح يوم الاحزاب فقال سبحانه: ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا وَجُنُودًا لَهُ تَرَوْهَا ﴾ [الاحزاب: ٩]، وإنما وجب حمل هذا الخبر على هذا ولم يجب تأويل غيره من الاخبار؛ لأنه قد روي في الخبر ما بدل على ذلك، وذلك أنه قال: ﴿ فَإِذَا رَأَيْتُمُ وَمَا فَتُولُوا: اللهم إنا نسألك من خيرها وخير ما فيها وضر ما أرسلت به ، ونعوذ بك من شرها وشر ما فيها وشر ما أرسلت به ، وهذه صفات المحدثات.

الشاني، في سورة ف صلت: ﴿ قُلْ أَنَنَكُمْ لَتَكُفُرُونَ بِالَّذِي خَلَقَ الأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَتَجْعَلُونَ لَهُ أَندَادًا ذَلكَ رَبُ الْعَالَمِينَ \* وَجَعَلَ فِيهَا رُواسِي مِن فَوْقَهَا وَبَارِكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَقُواتَهَا فِي أَرْبَعَة أَيَّامٍ سَوَاءً لِلسَّائِلِينَ \* ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّماء وهي فيها وَقَدَّرَ فيها أَقُواتَهَا فِي أَرْبَعَة أَيَّامٍ سَوَاءً لِلسَّائِلِينَ \* ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّماء وهي دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلِلأَرْضِ النِّيا طَوْعًا أَوْ كَرُهًا قَالَتَا أَتَيْنَا طَائِعِينَ ﴾ [فصلت: ٩ دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلِلأَرْضِ النِّيا طَوْعًا أَوْ كَرُهًا قَالَتَا أَتَيْنَا طَائِعِينَ ﴾ [فصلت: ٩ دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلِلأَرْضِ النِّيا طَوْعًا أَوْ كَرُهًا قَالَتَا أَتَيْنَا طَائِعِينَ ﴾ [فصلت: ٩ دُ

فظاهر هاتين الآيتين (على زعمهم) أن الله كان في الأرض، ثم صعد إلى السماء، ومعلوم أن أهل السنة والجماعة لا يقولون بهذا، بل يقولون: إن علو الله من صفاته الذاتية التي لم يزل ولا يزال متصفًا بها(۱).

#### \* \* \*

(١) علو الله عز وجل صفة ذاتية له سبحانه ثابتة بالكتاب والسنة والعقل والفطرة والإجماع.

وأهل السنة يعتقمدون أن الله فوق جميع مخلوقاته مستو على عرشه في سمائه عماليًا على خلقه بائتُشا منهم يعلم أعمالهم ويسمع أقوالهم ويرى حركاتهم وسكناتهم لا تخفي عليه خافية.

#### قال شيخ الإسلام ابن تيمية في، مجموع الفتاوي، (١٢/٥):

افهـذا كتاب الله من أوله إلى آخـره وسنة رسوله (ﷺ) من أولها إلى آخـرها ثم عامة الصـحابة والتابعين ثم كلام سائر الأئمة

مملوء بما هو إما نص وإما ظاهر في أن الله سبحانه وستعالى هو العلي الأعلى وهو فوق كل شيء وهو على كل شيء وأنه فوق العرش وأنه فوق الأسماء ...».

وسيأتي مؤيد تفصيل لذلك في المثال الخامس والسادس.

#### وهنا ينبغي أن يعلم الضرق بين العلو والاستواء

قال شيخ الإسلام في «الرسالة التدمرية» (ص٥٦): النصوص كلها دلت على وصف الإك بالعلو والفوقية، على المخلوقات واستوانه على العرش، فأما علوه ومباينته للمخلوقات فيعلم بالعقل الموافق للسمع وأما الاستواء على العرش فطريق العلم به هو السمع وليس في الكتاب والسنة وصف له بأنه داخل العالم ولا خارجه ولا مباينه ولا مداخله». اهـ

وبهذا ويتضح الفرق بين العلو والاستواء كالتالي:

١ ـ العلو: صفة ذاتية لله سبحانه.

أما الاستواء: فهو صفة اختيارية فعلية,

وافجواب. أن لأمل السنة في تفسيرها قولين:

أحدهما: أنها بمعنى ارتفع إلى السماء.

وهو الذي رجحه ابن جرير، قال في تفسيره بعد أن ذكر الخلاف: "وأولى المعاني بقول الله (جل ثناؤه): ﴿ ثُمَّ اسْتُوكَ إِلَى السَّمَاءِ ﴾ [البقرة: ٢٩]. علا عليهن وارتفع، فدبرهن بقدرته، وخلقهن سبع سموات (١٠). اهـ

## الشرح

وعلى هذا الرأي تكون "إلى "عنى "على" فيكون معنى قوله (تعالى): ﴿ ثُمَّ اسْتُوكَىٰ إِلَى السَّمَاءِ ﴾: ثم استوى على السماء، وهنذا فيه شيء من النظر؛ لأن الاستواء لا يقال إلى على العرش، ولكن يمكن أن يجاب عنه فيقال: استوى على السماء، هنذا علو مطلق، وقد بيَّنَ النصوص أن المراد به العرش، وابن جرير (رحمه الله) يقول: "علا عليهن" فيجعل "إلى" بمعنى "على"، أي: استوى على السموات وعلا عليهن.

قلت: وهنذا فيه شيء من النظر؛ لما ذكرنا؛ لأن الاستواء خاص بالعرش، فهو علو خاص غير العلو المطلق.

<sup>=</sup> Y \_ العلو: علو مطلق

أما الاستواء: فإنه مختص بالعرش لا ينسب إلا إليه.

٣ ـ العلو: ثبت بالعقل والنقل والفطرة.

الاستواه: طريق العلم به هو السمع فقط (الكتاب والسنة).

<sup>(</sup>١) اتفسير الطبرية (١/ ٢٢٢).

لكن يمكن أن يُجاب على هلذا فيقال: استوى على السملوات أي: علا عليهن وهو على العرش، ومن علا على العرش؛ فقد علا على السموات؛ لأن العرش فوقها.

#### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

وذكره البغوي في تفسيره: قول ابن عباس وأكثر مفسري السلف<sup>(۱)</sup>. وذلك تمسكًا بظاهر لفظ (اسْتَوَى).

وتفويضًا لعلم كيفية هنذا الارتفاع إلى الله (عز وجل).

# الشرح

استوى في اللغة العربية بمعنى: علا، وارتفع، ولكن: كيف استوى؟ الجواب: هنذا لا نعرفه، فالله أعلم به، وإنما نقول: استوى على السماء استواءً يليق بجلاله، ولا نعلم كيفيته، كما نقول في الاستواء على العرش.



## قال المؤلف (رحمه الله)

القول الثاني: إن الاستواء هنا بمعنى القصد التام.

وإلى هنذا القول ذهب ابن كثير في تفسير سورة البقرة، والبغوي في تفسير

<sup>(</sup>١) الفسير البغوي؛ (١/ ٥٩).

سورة فصلت.

قال ابن كثير: «أي قصد إلى السماء، والاستواء هاهنا ضمن معنى القصد والإقبال، لأنه عدي بإلى "".

وقال البغوي: «أي عمد إلى خلق السماء»(١).

# الشرح

وعلى هذا القول؛ لا إشكال في الآية إذا فسرنا استوى بمعنى: قصد، وأن المراد بالاستواء هنا: القصد التام، وقالوا (رحمهم الله): القصد التام؛ لأن أصل كلمة الاستواء (أي: أصل هذه المادة) تدل على الكمال، فيقال: استوى الطعام، بمعنى كمل نضجه، ويقال: ﴿ولما بلغ أشده واستوى أي: كمل عقله، فلذلك قالوا: القصد التام، يعنى: القصد الكامل.

#### وما الذي جعلهم يضسرونه بالقصد؟

الجواب: لأن الحرف الذي عُدي به يتضمن معنى ذلك، فلما عُدي بـ إلى التي يُعدى بها القصد؛ صار استوى ضمن معنى القصد، وأخذنا من كلمة استوى التي تدل على الكمال أن هذا القصد تام ، كامل.

وابن كثير (رحمه الله) رأى أن هنذا الفعل لما عُدي بـ "إلى"؛ وجب أن نحوله إلى تـضمين معنى القـصد كـما في سائر الأفـعال التي تعــدى بحرف لا يتناسب مع ظاهر لفظها، فإنها تضمن معنى ذلك الحرف.

\* \* \*

<sup>(</sup>۲) اتفسیر ابن کثیرا (۱/ ۳۳۲).

<sup>(</sup>٢) اتفسير البغوي! (١٠٩/٤).

وهنذا القول ليس صرفًا للكلام عن ظاهره، وذلك لأن الفعل (اسْتُوكَى) اقترن بحرف يدل على الخاية والانتهاء. فانتقل إلى معنى يناسب الحرف المقترن به.

ألا ترى إلى قوله (تعالى): ﴿ عَيْنًا يَشْرَبُ بِهَا عَبَادُ اللَّهِ يُفْجِرُ وَنَهَا تَفْجِيرًا ﴾ [الإنسان: ٦] حيث كان معناها يسروي بها عباد الله لأن الفعل (يَشْرَبُ) اقسترن بالباء فانتقل إلى معنى يناسبها وهو يروى.

فالفعل يضمن معنى يناسب معنى الحرف المتعلق به ليلتئم الكلام.

## الشرح

نقول: إن «إلى» تأتي للغاية، وهنذا هو معناها الأصلي، وأما ابن جرير ومن تبعه فيقولون: إن «إلى» بمعنى «على» فيجعلون التجوز في الحرف، وهنذا هو مذهب الكوفيين كما هو معروف.

والبغوي وابن كثير ومن تبعمها يقولون: إن التجوز ليس في الحرف "إلى" بل في الفعل، فهو مضمن معنى يناسب الحرف "إلى" والمعنى المناسب له عو «القصد».

وعليه؛ فيكون معنى الآية أن الله (عز وجل) لما خلق الأرض قيصد وأراد إرادة تامة إلى خلق السماء.

ثم ذكرنا مثالاً يتضح به المعنى، وهو قوله (تعالى): ﴿ عَيْنَا يَشُرُبُ بِهَا عَبَادُ اللَّهِ ﴾ فكلمة "يشرب" الحرف الذي يناسبها هو "من" فنقول: يشرب منها؛ لأن العين لا يمكن أن تكون إناء يشرب منه، بل هي مورد يشرب منه.

فقائوا: النجوز هنا في الحرف، فالباء بمعنى «من» وكلمة «يشرب» على معناها الأصلى، وهنذا هو مذهب الكوفيين.

أما البصريون في قولون، التجوز في الفعل، والباء على معناها الأصلي، وليست في معنى «من»، لكن كلمة «يشرب» مضمنة معنى «يروى» فيصير المعنى: عينًا يروى بها؛ لأنه لا ريَّ إلا بعد شرب.

وإذا طبقنا هذا الكلام على قوله (تعالىن): ﴿ ثُمَّ اسْتُوَىٰ إِلَى السَّمَاءِ ﴾ كان في تفسيرها قولان:

القول الأول: أن نقول: استوى بمعنى: علا، ونجعل "إلى" بمعنى "على"! لأنه الحرف الذي يناسب الاستواء بمعنى الارتفاع، وعلى هنذا نقول: ﴿ ثُمَّ استوى إلى السّماء ﴾ أي: على عرشه الذي هو فوق السماء، وإن كان هنذا المعنى فيه شيء من النظر؛ لأن الآيات الأخرى تدل على أنه (تعالى) استوى على العرش بعد خلق السموات والأرض، ولو أننا قلنا: استوى على السماء، وأريد بها السماء الحقيقية؛ لكان استواء الله يكون على شيئين: على العرض، وعلى السماء، وهنذا خلاف المعروف عند أهل العلم، وعلى كل حال فهم يروز السماء، وهنذا خلاف المعروف عند أهل العلم، وعلى كل حال فهم يروز السماء، وهنذا خلاف المعروف عند أهل العلم، وعلى كل حال فهم يروز السماء، وهنذا خلاف المعروف عند أهل العلم، وعلى كل حال فهم يروز السماء، وهنذا خلاف المعروف عند أهل العلم، وعلى كل حال فهم يروز السماء، وهنذا خلاف المعروف عند أهل العلم، وعلى كل حال فهم يرون المناه المعنى "على".

القول الثاني، أن نقول: إن "إلى" للغاية على معناها الحقيقي، كما في قوله (تعالى): ﴿ يَشُرُبُ بِهَا ﴾ فالباء على المعنى الحقيقي، لكن كلمة يشرب ضمن معنى يروى، وكذلك استوى ضمن معنى القصد التام؛ لأنه مأخوذ من الاستواء وهو الكمال والتمام.

وهنذا المعنى الذي قاله ابن كثير ومن قبله ومن بعده أقرب إلى الفهم وأبعد عن الاشتباه، ولهنذا نقول: ﴿ استوى إلى السماء ﴾ أي: قصد قصداً تامّت بإرادة تامية إلى السماء فخلقها، وعلى المعنيين (جميعًا) فإننا لم نخرج عن الظاهر؛ لأننا لو قلنا: إن الظاهر هو ما ذهب إليه أهل التعطيل من أن الله كان

في الأسفل، ثم صعد إلى السماء؛ لكان ظاهر كلام الله (عز وجل) معنَّىٰ باطلاً لا يليق بالله، وكل معنى باطل فإنه لا يمكن زن يكون هو ظاهر النصوص.

وبهنذا المتقرير نكون قد دفعنا قبول هنؤلاء المعطلة الذين زعموا أن أهل السنة والجماعة يأولون في النصوص.



## المثال الخامس والسادس:

قوله (تعالىٰ) في سورة الحديد ﴿ وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ ﴾ [الحديد: ٤] وقوله في سورة المجادلة: ﴿ وَلا أَدْنَىٰ مِن ذَلِكَ وَلا أَكْثَرَ إِلاَّ هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا ﴾ في سورة المجادلة: ﴿ وَلا أَدْنَىٰ مِن ذَلِكَ وَلا أَكْثَرَ إِلاَّ هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا ﴾ [المجادلة: ٧].

## الشرح

قال الله (تعالى): ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمُواتِ وَالأَرْضَ فِي سَتَّةَ أَيَّامٍ ثُمُّ استوى عَلَى الْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [الحديد: ٤].

#### قال أهل التأويل:

إن ظاهر هنذه الآية أن الله معنا بذاته، وأنتم تقـولون: إن الله معنا بعلمه: فأخرجتم الآية عن ظاهرها وأولتموها، وهنذا حجة لنا عليكم في تأويلنا.

وكذلك قوله (تعالى) في سورة المجادلة: ﴿ مَا يَكُونُ مِن نَجُوى ثَلاثَة إِلاَّ هُو رَابِعُهُمْ وَلا خَمْسة إِلاَّ هُو سَادِسُهُمْ وَلا أَدْنَىٰ مِن ذَلِكَ وَلا أَكْثَرَ إِلاَّ هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا﴾ [المجادلة: ٧].

## قال أهل التأويل (أيضًا):

ظاهره أنه معهم في أمكنتهم، وأنتم يا أهل السنة تقولون: إنه معهم بعلمه، وليس بذاته، فأخرجتم الآية عن ظاهرها، فكيف تخرجون ما شئتم من النصوص عن ظاهره؟ فإما أن توافقونا على ما أولناه، وإما أن تسكتوا عنا على الأقل.

والجواب، أن الكلام في هاتين الآيتين حق على حقيقته وظاهره. ولكن ما حققته وظاهره؟

## الشرح

نقول لهم: نحسن لم نخرج الآيتين عن ظاهرهما، ولا عن حقيقتهما، ونقول: إن الله (سبحانه وتعالى) معنا على ما يقتضيه ظاهر اللفظ، ولكننا نختلف معكم في ظاهر اللفظ، فأنتم تقولون: إن ظاهره أن الله مع خلقه صعية تقتضى أن يكون مختلطًا بهم، وحالاً في أمكنتهم!!

ونحن نقول لهم: ليس هنذا ظاهر الآيتين أبدًا.

### \* \* \*

## قال المؤلف (رحمه الله)

**هل بقال:** إن ظاهره وحقيقته أن الله (تعالىٰ) مع خلقه معية تقتضي أن يكون مختلطًا بهم، أو حالاً في أمكنتهم؟

أو يقال: إن ظاهره وحقيقته أن الله (تعالى) مع خلقه صعية تقتضي أن يكون محيطًا بهم: علمًا وقدرة، وسمعًا وبصرًا، وتدبيرًا، وسلطانًا، وغير ذلك من معاني ربوبيته مع علوه على عرشه فوق جميع خلقه؟

## الشرح

أي القولين يقال في الآية؟

الجواب، إنه الثاني (قطعًا)؛ لأن الله (سبحانه وتعالى) في نفس الآية من سورة الحديد قال: ﴿ هُو الَّذِي خَلَقَ السَّمُواتَ وَالأَرْضَ فِي سَتَّةَ أَيَّامٍ ثُمَّ استُوى عَلَى الْعَرْشُ ﴾ والعرش في العلو فوق كل المخلوقات، ثم قال: ﴿ يَعْلَمُ مَا يَلَجُ فِي الْأَرْضُ وَمَا يَخْرُجُ فِيهَا وَهُو مَعْكُمُ أَيْنَ مَا كُنتُمْ ﴾.

#### فلو قلنا

معنا في مكاننا؛ لكانت الآية يناقض آخرها أولها؛ لأن أولها يقول: ﴿ ثُمُّ السَّوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ ﴾ وآخرها يقول: ﴿ وَهُو مَعَكُمْ ﴾ فلو قلنا: إنه معنا بذاته في الأرض تناقضت الآية، وصار آخرها مناقضًا لأولها!

#### ولكننا نقول:

إن الآية تدل على أن الله معنا، وإن كان في السماء مستويًا على العرش، ولا مانع من أن يكون معنا وهو مستو على العرش؛ لأن معية الله (سبحانه وتعالى) ليست كمعية المخلوق للمخلوق، بل هي تليق بجلاله (سبحانه وتعالى) لا تشبه ولا تماثل معية المخلوق للمخلوق، فكما أن علمه ليس كعلم المخلوق، وقدرته ليست كفدرة المخلوق، فكذلك معيته ليست كمعية المخلوق، فجائز أن يكون معنا حقيقة (هو نفسه) وهو في السماء، ولا مانع من ذلك؛ لأن الله محيط بكل شيء، ولا يمكن أبدًا أن نظن أن صفات الله كصفات المخلوق!

الم تعلم أن الله يقول لكل مصل إذا قال: ﴿ الْحَمْدُ لِلّهِ رَبِ الْعَالَمِينَ ﴾ قال: ﴿ الْحَمْدُ لِلّهِ رَبِ الْعَالَمِينَ ﴾ قال: ﴿ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴾ قال: ﴿ اثْنَىٰ على عبدي ، وإذا قال: ﴿ مالك يوم الدّينِ ﴾ ، قال: ﴿ مجدني عبدي ، وإذا قال: ﴿ وَإِنَاكَ نَعْبُدُ وَإِنّاكُ نَسْتَعَينُ ﴾ ، قال: ﴿ هندًا بيني وبين عبدي » ... إلى آخر الحديث ... الى آخر الحديث ...

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٣٩٥) من حديث أبي هريرة (شِخْيُّهُ).

كم من مصل في العالم (أجمع) يقول هذه الكلمة في نفس الوقت؟ وكلهم يقال لهم: حمدني عبدي، أثنئ علي عبدي، مجدلي عبدي ... الحديث، هل يمكن أن يتصور أن هذا يقع من مخلوق؟! الجواب: أنه لا يمكن أبدًا.

إذن؛ فصفات الله (سبحانه وتعالى) لا يمكن أن تقاس بصفات المخلوقين (أبدًا) فإذا قلنا: إن الله معنا هو نفسه وهو في السماء، فلا مانع، بل هذا هو الواجب، وذلك لدلالة الكتاب والسنة عليه، وهنذه المعية لا تقتضي (أبدًا) أن يكون الله معنا مختلطًا بنا، أو حالاً في أمكنتنا، كما يقوله حلولية الجهمية، فحلولية الجهمية أخطؤوا في فهم هنذه الآية حيث ظنوا أنه معنا مختلط بنا حتى قالوا: إنه مختلط في الإنسان، وفي الحمار، وفي البهيمة، وفي كل شيء، وحال في أمكنتنا! وهنذا لا شك أنه كفر.

وعلى كل حال نقول: ليس معنى الآية (كما زعم هنؤلاء)، بل معناها أنه (سبحانه وتعالى) مع خلقه معية حقيقية تقتضي الإحاطة بهم علمًا وقدرة وسمعًا ويصرًا وسلطانًا وغير ذلك.

وعلى هنذا فهل نحن أخرجنا الآية عن ظاهرها؟!

الجواب: لا، لم نخرج الآية عن ظاهرها ولم نتأولها.

ولكن: لو قال قائل: إن من السلف من فسر المعينة بالعلم، وهنذا لا شك إخراج لها عن ظاهرها؛ لأن هناك فرقًا كبيرًا بين قوله: "وهو معهم"، وبين قوله: "وهم عالم بهم" فالمعية أشمل دلالة من العلم فهي تقتضي العلم والسمع والبصر والسلطان والتدبير والتصرف وغير ذلك من معاني الربوبية.

نقول، إذا كان بعض السلف قد فسرها بذلك؛ فقد فسرها ببعض لوازمها، والتفسير باللازم أو ببعض اللازم لا يمنع من التفسير بدلالة المطابقة؛ لأن أنواع الدلالات ثلاثة:

١ \_ دلالة مطابقة .

٢ ـ دلالة تضمن .

٣ \_ دلالة التزام.

فه أن يعض السلف فسرها بالعلم؛ فإذ ذلك لا يقتضي أن يكون إخراجًا لها عن ظاهرها؛ لأن العلم من بعض لوازمها، والتفسير باللازم تفسير بمدلول اللفظ؛ لأن مدلول اللفظ إما أن يكون داخلاً في دالالة التضمن أو دلالة المطابقة أو دلالة الالتزام.

ثم إنهم يخاطبون قومًا يقولون: إن الله معنا بذاته مختلط بنا وحال في أمكنتنا؛ فيريدون أن يبينوا للناس أن هنذا المعنى باطل.

وقد أشار إلى ذلك عبد الله بن المبارك ('' (رحمه الله) حيث قال: لا نقول كما تقول الجمهية: إنه ها هنا في الأرض ('').

فبين أن المراد بذلك نفي ما ادعوه من كونه معنا في نفس المكان؛ فإن هنذا باطل، ولا يمكن أن يقره عقل فضلاً عن شرع.

فصار احتجاج هـــؤلاء المعطلة علينا بما فسره بعض السلف من العلم باطلاً حتى لو فـــرنا المعــية بالعلم، ووجه ذلك: أن العلم بعــض اللوازم، والتفسير باللازم تفسير صحيح، ولكن: لا ننفي التفسير بدلالة المطابقة.

(١) هو عبد الله بن المبارك بن واضح الحنظلي أبو عبد الرحمن المروزي شيخ الإسلام الحافظ الغازي أحد
 الأعلام.

ولد في سنة ثمان عشرة ومائة وأفنى عمره في الأسفار حاجًا ومجاهدًا وتاجرًا.

يقول عنه الإمام أحمد ثم يكن في زمان ابن المبارك أطلب للعلم منــه وقال شعبة ما قدم علينا مثل ابن المبارك.

ومات سنة إحدى وثمانين ومائة.

انظر سير أعــلام النبلاء (٨/ ٣٧٨) وتذكرة الحفاظ (١/ ٢٧٤) وتــهذيب الكمال (٢/ ٢٥٨) وتاريخ بغداد (١٠/ ١٥٢)

(٢) أخرجه عسيد الله بن أحمد في االسنة» (١/ ١١١، ٣٠٧)، والسيخاري في الخلق أفعمال العبادة (ص
 (٣)، والدارمي في اللود على الجهمية، ص (٤٧). وإسناده صحيح.

وقد صرَّح شيخ الإسلام الإسلام ابن تيمية (كما في العقيدة الواسيطة) أن الله (سبحانه وتعالى) معنا حق على حقيقته، ولا يحتاج إلى تحريف، ولكن يُصان عن الظنون الكاذبة.

### 米 米 米

### قال المؤلف (رحمه الله)

ولا ريب أن القول الأول لا يقتضيه السياق، ولا يدل عليه بوجه من الوجوه، وذلك لأن المعية هنا أضيفت إلى الله (عز وجل) وهو أعظم واجل من أن يحيط به شيء من مخلوقاته!

# الشرح

كيف يقال: إن الله (سبحانه وتعالى) معنا في الأرض، والله يقول: ﴿ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقَيَامَةِ ﴾ [الزمر: ٦٤]؟ فالذي تكون الأرض كلها في قبضته يوم القيامة كيف يمكن أن يكون حالاً في مكان منها؟

هذا مستحيل غاية الاستحالة، بل كل السمنوات السبع والأرضين السبع في كف الرحمن كحبة خردلة في كف أحدنا أو أصغر، وهذا على سبيل التقريب لا على سبيل الحقيقة والموازنة، فشأن الله أعظم من ذلك كله، ولا يمكن أن يحيط به أحد (عز وجل) لا في ذاته، ولا في صفاته، ومهما قدرت من غاية فإن الله أعظم وأجل.

#### \* \* \*

ولان المعية في اللغة العربية التي نزل بها القرآن لا تستلزم الاختلاط أو المصاحبة في المكان، وإنما تدل على مطلق مصاحبة، ثم تفسر في كل موضع بحسبه.

## الشرح

ولهنذا نقول: إن قولهم : إن الرجل إذا قال: فلان مع فلان اقتضى أن يكون معه في نفس المكان، نقول: هنذا الذي قلتم ليس في مكان وقت، وليس في كل استعمال، فقد يقال: فلان مع فلان، وبينهما مسافات بعيدة فيقال: فلانة مع زوجها وهو في المشرق وهي في المغرب، يعني: أنها لم تطلق.

وعلى هنذا القول: إن قولكم: إن اللفة العربية تقتضي أن معية الشخص مع الشخص تقتضي اختلاطًا بالمكان ليس بصواب، بل المعية في اللغة العربية، تدل على مطلق مقارنة أو مصاحبة، وتختلف في كل موضع بحسبه، فتارة تقتضي اختلاطًا، كما لو قلت: خلطت له لبنًا مع ماء، وتارة لا تقتضي اختلاطًا.

والمقصود؛ أن أهل التعطيل زعموا أن ظاهر المعية أن الله معنا مختلطٌ بنا وفي أمكنتنا، ثم قالوا: تفسيركم ذلك بالعلم إخراج لها عن ظاهرها فيكون تأويلاً.

#### \* \* \*

وتفسير معية الله (تعالىٰ) لخلف بما يقتضي الحلول والاختلاط باطل من وجوه:

الأول: أنه مخالف لإجماع السلف، فما فسرها أحد منهم بذلك؛ بل كانوا مجمعين على إنكاره.

الشاني: أنه مناف لعلو الله (تعالى) الثابت بالكتاب، والسنة، والعقل، والفطرة، وإجماع السلف، وما كان منافيًا لما ثبت بدليل كان باطلاً بما ثبت به ذلك المنافي، وعلى هذا فيكون تفسير معية الله لخلف بالحلو والاختلاط باطلاً بالكتاب والسنة، والعقل، والفطرة، وإجماع السلف!!

الثالث: أنه مستلزم للوازم باطلة لا تليق بالله (سبحانه وتعالى).

## الشرح

نقول: إن هنذا المعنى الذي ذكرتم أنه ظاهر اللفظ باطل من عدة وجوه:

الوجه الأول: أنه مخالف لإجماع السلف؛ فإن السلف كلهم لم يفسروا المعية بما يقتضي الاختلاط والمشاركة في المكان (أبدًا)؛ بل كلهم مجمعون على إنكار ذلك، وأنه أمر باطل ومستحيل، وما كان مخالفًا لإجماع السلف فهو باطل؛ لأنه يكون قولاً محدثًا، وكل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة.

الوجه الثاني، أنه مناف لعلو الله؛ لأنك، إذا قلت: إن الله معنا في الأرض وفي أمكنتنا، فهنذا ينافي علو الله (عز وجل) وعلو الله صابت بالقرآن والسنة والإجماع والعقل والفطرة، وإذا كان العلو الثابت بهنذه الأدلة الخمسة ينافيه القول بأن الله معنا في الأرض؛ كان القول بأن الله معنا في الأرض باطل بمقتضى الأدلة الخمسة: «الكتاب، والسنة، والإجماع، والعقل، والفطرة».

ولهنذا نقسول: "وما كان منافيًا لما ثبت بدليل كان باطلاً بما ثبت به ذلك المنافى"، وهنذه قاعدة مفيدة.

والعلو ينافي القول بأن الله معنا في الأرض، ووجه المنافاة واضح؛ فالعلو ثابت بالكتاب والسنة والإجماع والعقل والفطرة؛ إذن: كون الله في الأرض باطل بالكتاب والسنة والإجماع والعقل والفطرة؛ لأن الشيء المناقض يكون بهذا الدليل الذي ثبت بدليل فإن بطلان ذلك المناقض يكون بهذا الدليل الذي ثبت به المناقض، وعلى هذا فيكون تفسير معية الله لخلقه بالحلول والاختلاط باطل بالكتاب والسنة والعقل والفطرة وإجماع السلف.

الوجه الثالث: أنه (أي: تفسير المعية بالاختلاط والحلول) مستلزم للوازم باطلة لا تليق بالله (عز وجل).

مثالة الله الله الإنسان في مكان قدر (كالحسمام) وقلنا: إن معنى كونه معنا أنه في كل مكان، يلزم أن يكون الله (سبحانه وتعالى) في هلذه الأماكن القدرة (والعياذ بالله) وهذا لازم من أبطل اللوازم، ومعلوم أن بطلان اللازم يدل على بطلان الملزوم ضرورة.

#### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

ولا يمكن لمن عرف الله (تعالى) وقدَّره حق قَـدُره، وعرف مدلول المعية في اللغة العربية التي نزل بها القرآن أن يقول: إن حقيقة معيـة الله لخلقه تقتضي أن يكون مختلطًا بهم أو حالاً في أمكنتهم، فضلاً عن أن تـستلزم ذلك، ولا يقول ذلك إلا جاهل باللغة، جاهل بعظمة الرب (جل وعلا).

#### \* \* \*

## الشرح

اللغة العربية لا تقتضي أن يكون الله (تعالى) معنا في الأرض فضلاً عن أن تستلزم ذلك، وهم يقولون؛ إنها تستلزم ذلك، ومن أجل هنذا رمونا بأننا نأول نصوص المعية.

#### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

فإذا تبين بطلان هذا القول تعين أن يكون الحق هو القول الثاني، وهو أن الله (تعالى) مع خلقه معية تقتضي أن يكون محيطًا بهم، علمًا وقدرة، وسمعًا وبصرًا، وتدبيرًا وسلطانًا، وغير ذلك مما تقتضيه ربويته مع علوه على عرشه فوق جميع خلقه.

## الشرح

تأمل في قول المولف: "مع خلقه معية تقتضي أن يكون " فهناك فرق بين المقتضي والمقتضى، فالعلم والسمع والبصر والقدرة والسلطان والتدبير ليست هي المعية، ولكنها من مقتضيات المعية، والمقتضى غير المقتضي، فإذا كان الله معنا اقتضى أن يكون عالمًا بنا سميعًا لأقوالنا بصيراً بأفعالنا قديراً علينا له السلطة الكاملة والتدبير والتصرف.

أما المعية حقًا فقد سبق أن قلنا أنها معية تليق به (سبحانه وتعالى) وهي لا تستلزم بل ولا تقتضى أن يكون معنا في الأرض.

وهنــذا هو ظاهر الآيتين بلا ريب، لأنهمــا حق، ولا يكون ظاهر الحق إلا حقًا، ولا يمكن أن يكون الباطل ظاهر القرآن أبدًا.

قال شيخ الإسلام ابن تيميه في «الفتوى الحموية» (ص١٠٣ جـ٥) من مجموع الفتاوى لابن قاسم: «ثم هذه المعية تختلف أحكامها بحسب الموارد، فلما قال: ﴿ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا ﴾ إلى قوله: ﴿ وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ ﴾.

دل ظاهر الخطاب على أن حكم هنذه المعية ومقتضاها أنه مطلع عليكم، شهيد عليكم، ومهيمن عالم بكم، وهنذا معنى قول السلف: إنه معهم بعلمه. وهنذا ظاهر الخطاب وحقيقته. وكذلك في قوله: ﴿ مَا يَكُونُ مِن نَجْوَىٰ ثَلاثَةً إِلاَّ هُو رَابِعُهُمْ ﴾. إلى قوله: ﴿ هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا ﴾. الآية.

ولما قال النبي ( الله عنه أله الله عنه العار: ﴿ لا تَحْزُنُ إِنَّ اللَّهُ مَعْنَا ﴾ [التوبة: ٠٠] كان هنذا أيضًا حقًا على ظاهره، ودلت الحال على أن حكم هنذه المعية هنا معية الإطلاع والنصر والتأييد.

# الشرح

تأمل في قول شيخ الإسلام: «دل ظاهر الخطاب على أن حكم هذه المعية» ولم يقل: هذه المعية، بل قال: حكم هذه المعية.

والمعية تختلف أحكامها ومقتضياتها بحسب ما تضاف إليه؛ فالمعية العامة مقتضاها الإحاطة بالخلق علمًا وقدرة سلطانًا، والمعية الخاصة مقتضاها مع الإحاطة: النصر والتأييد.

ثم قال: فلفظ المعية قد استعمل في الكتاب والسنة في مواضع، يقتضي في كل موضع أموراً لا يقتضيها في الموضع الآخر. فإما أن تختلف دلالتها بحسب المواضع، أو تدل على قدر مشترك بين جميع مواردها، وإن امتاز كل موضع بخاصية، فعلى التقديرين ليس مقتضاها أن تكون ذات الرب (عز وجل) مختلطة بالخلق حتى يقال قد صرفت عن ظاهرها. اهـ

## الشرح

وهنــذا رد واضح علــي أعل التـعطيل الذين يــقــولون: إن ظاهرها أن الله مختلط بالخلق، وأن صرفها عن هنذا الظاهر تأويل.

وقول الشيخ: «إما أن تختلف دلالتها بحسب المواضع أو تدل على قدر مشترك بين جميع مواردها وإن امتاز كل موضع بخاصية فعلى التقديرين ... ».

#### نقول: ما الفرق بين التقديرين؟

الجواب: الفرق بينهما أنه على التقدير الأول تكون دلالتها في كل موضع دلالة مستقلة لا يشاركها فيها الموضع الآخر، وأما على التقدير الشاني فتكون مشتركة في المواضع في أصل المعنى، ويمتاز كل شيء بما يختص به.

صاحبه، فهل نقول: إن الله (تعالى) مع المتقين، وقالنا: هذا الرجل مع صاحبه، فهل نقول: إن المعية هنا واحدة في الأصل، ولكن تمتاز معية الله بمزايا لا توجد في معية المخلوق، وتمتاز معية المهلوق بمزايا لا توجد في معية الله، أم نقول: إن معية الله لها معنى مستقل لا تشاركها فيه معية المخلوق إطلاقًا؟

يقول شيخ الإسلام: «قعلى التقديرين ليس مقتضاها أن تكون ذات الرب (عز وجل) مختلطة بالخلق». قلت: لأن مثل هذه الكلمات التي تختلف بحسب الإضافات يرئ بعض أهل العلم أنها مشتركة من باب الاشتراك اللفظي، ويرئ أخرون زنها غير مشتركة بل هي متواطئة، لكن تتميز دلالتها بحسب ما تضاف إليه، وهذا القول الثانى هو الصحيح.

ولنضرب مثالاً للمشترك اللفظي حتى يظهر الفرق بينه وبين المعنى الثاني: كلمة «عين» من المشترك اللفظي، فهي تقال: لعين الماء الجارية، وتقال للذهب، وتقال للشمس، وتقال للعين الباصرة، فهذه الأشياء الأربعة تسمى عينًا، فها بينها معنى جامع مشترك أم أن كل واحد منها مستقل عن الآخر؟

والجواب: كل واحد مستقل عن الآخر، فالشمس لا ترتبط مع العين الجارية بمعنى من المعاني، ولا مع العين الباصرة بمعنى من المعاني، فالاشتراك إذن لفظي لا معنوي، يعني: أنها اشتركت في اللفظ لكنها في المعنى متباينة تمامًا.

والسؤال الآن : هل كلمة المعية من باب المشترك اشتراكًا لفظيًا، بمعنى أن معية الله لا يمكن أن تشارك معية المخلوق، ولو في أصل المعنى؟

الجواب: يرى بعض العلماء هنذا، وأن كل ما أضيف إلى الله مما له مسمى في المخلوق فهو من باب الاشتراك اللفظي، ولا يتفق في أصل المعنى (أبدًا) مع ما يختص بالمخلوق.

ويرئ آخرون أنها من باب اللفظ المتواطئ، أي: المتفق، لكنها متفقة في أصل المعنى، مختلفة في حقيقته وكيفيته بحسب ما تصاف إليه.

فيقولون (مثلاً): المعية بالنسبة للمخلوق والخالق متفقة في أصل المعنى وهو المصاحبة والمقارنة، لكن تختلف بحسب الإضافة، فالمعية المضافة لله ليست كالمعية المضافة للمخلوق.

كما تقول (مثلاً): للمخلوق سمع، ولله سمع، فهل نقول: إن سمع الله متميز تمامًا عن سمع المخلوق، بحيث لا يشاركه في أصل المعنى؟ أن نقول: هو

مشارك له في أصل المعنى لكنه يختلف.

الجواب: أن الثاني هو الأصح، ولهنذا صحَّع شيخ الإسلام ابن تيمية في «القتوى الحموية» أنها من المتواطئ لكنها نوع خاص منه، لا تتساوى أفراده.

#### \* \* \*

## قال المؤلف (رحمه الله)

ويدل على أنه ليس مقتضاها أن تكون ذات الرب (عز وجل) مختلطة بالخلق أن الله (تعالى) ذكرها في آية المجادلة بين ذكر عموم علمه في أول الآية وآخرها فقال: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا في السَّمَوات وَمَا في الأَرْضِ مَا يَكُونُ مِن نَجُوكَ ثَلاثَة إِلاَّ هُو رَابِعُهُمْ وَلا خَمْسَة إِلاَّ هُو سَادِسُهُمْ وَلا أَدْنَىٰ مِن ذَلِكَ وَلا أَكْثَر إِلاَّ هُو مَعُهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا ثُمَّ يُنبَّعُهُم بِمَا عَمِلُوا يَوْمَ الْقَيَامَةِ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ إلاَّ هُو مَعُهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا ثُمَّ يُنبَّعُهُم بِمَا عَمِلُوا يَوْمَ الْقَيَامَةِ إِنَّ اللّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [المجادلة: ٧].

فيكون ظاهر الآية أن مقتضى هنذه المعية علمه بعباده، وأنه لا يخفى عليه شيء من أعمالهم لا أنه (سبحانه) مختلط بهم، ولا أنه معهم في الأرض.

أما في آية الحديد فقد ذكرها الله (تعالى) مسبوقة بذكر استوائه على عرشه وعموم علمه متلوة ببيان أنه بصير بما يعمل العباد فقال: ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمُواتِ وَالأَرْضَ فِي سَتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتُوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَهُو مَعْكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [الحديد: ٤].

فيكون ظاهر الآية أن مقتضى هنذه المعية علمه بعباده وبصره بأعمالهم مع علوه عليهم واستوائه على عرشه؛ لا أنه (سبحانه) مختلط بهم ولا أنه معهم في الأرض وإلا لكان آخر الآية مناقضًا لأولها الدال على علوه واستوائه على عرشه.

فاذا تبين ذلك؛ علمنا أن مقتضى كونه (تعالى) مع عباده أنه يعلم أحوالهم، ويسمع أقوالهم، ويرى أفعالهم، ويدبر شؤونهم، فيحيي ويميت، ويغني ويفقر، ويؤتي الملك من يشاء وينزع الملك ممن يشاء، ويعز من يشاء ويذل من يشاء إلى غير ذلك مما تقتضيه ربوبيته وكمال سلطانه لا يحجبه عن خلقه شيء، ومن كان هنذا شأنه فهو مع خلقه حقيقة، ولو كان فوقهم على عرشه حقيقة.

قال شيخ الإسلام ابن تيميه في «العقيدة الواسطية» (ص١٤٢ جـ٣) من مجموع الفتاوي لابن قاسم في فصل الكلام على المعية قال:

«وكل هنذا الكلام الذي ذكره الله (سبحانه) من أنه فوق العرش وأنه معنا حق على حقيقته لا يحتاج إلى تحريف ولكن يصان عن الظنون الكاذبة». اهـ

وقال في "الفتوي الحموية" (ص١٠٢، ١٠٣ جـ٥) من المجموع المذكور:

«وجماع الأمر في ذلك أن الكتاب والسنة يحصل منها كمال الهدئ والنور لمن تدبر كتاب الله وسنة نبيه، وقصد اتباع الحق، وأعرض عن تحريف الكلم عن مواضعه والإلحاد في أسماء الله وآياته.

ولا يحسب الحاسب أن شيئًا من ذلك بناقض بعضه بعضاً البته مثل أن يقول القائل: ما في الكتاب والسنة من أن الله فوق العرش يخالفه الظاهر من قوله: ﴿وَهُو مَعَكُم ﴾. وقوله (ﷺ): ﴿إذا قام أحدكم إلى الصلاة فإن الله قبل وجهه» (١) ونحو ذلك فإن هنذا غلط.

وذلك أن الله معنا حقيقة، وهو فوق العرش حقيقة، كما جمع الله بينهما في قوله (سبحانه وتعالى): ﴿ هُو الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سَتَّةَ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲۰ ٪) ومسلم (۵٤۷) من حديث ابن عمر (رئيسًا) أن رسول الله (رئيسُ رأى بُصاقًا في جدار القبلة فحكه ثم أقبل على الناس فقال: الإذا كان أحدكم يصلي فلا يبصق قبل وجهه فإن الله قبل وجهه إذا صلى ا

يَعْرُجُ فِيهَا وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [الحديد: ٤].

فأخبر أنه فوق العرش، يعلم كل شيء، وهو معنا أينما كنا كما قال النبي (ﷺ) في حديث الأوعال: «والله فوق العرش وهو يعلم ما أنتم عليه»(١). اهـ

# الشرح

وقد أطلنا في ذلك؛ لأن هنذه المسألة يدندن عليها أهل التعطيل، فيقولون: إنكم أخرجتموها عن ظاهرها؛ لأنكم فسرتموها بالعلم ونحو ذلك.

#### \* \* \*

#### (١) ضعيفجداً.

أخسرجه أبسو داود (٤٦٩٠، ٤٦٩١، ٤٦٩١) والترمـذي (٣٣٢٠) وابن مـاجـه (١٩٣) وأحمـد (٢٠٧،) وأحمـد (٢٠٧،) وأحمـد (٢٠٧،) وابن خزيمة في التوحيـد ص (١٠١ ـ ١٠٢، (١٠١) والأجري في «الشريعة» (٦٦٣، ٦٦٤) وابن أبي عاصم في السنة (٥٧٧) والبسيهقي في «الاسمـاء والصفات (٨٨٢,٨٤٧) واللالكائي في شرح أصول الاعتقاد (٢٥٠، ٢٥١)

من طريق سماك بن حرب عن عبد الله بن عميرة عن الأحنف بن قيس عن العباس بن عبد المطلب

قال: كنت في البطحاء في عصابة فيهم رسول الله ( المسابقة على المسابقة عنظر إلبها الله الله الله السمون هذه؟ قالوا: السحاب قال: الوالمزناء قالوا: والمزن اقال: الوالمنان قالوا: والعنان الله قالوا: الله أنقن العنان جيدًا قال: الهل تدرون ما بعد ما بين السماء والأرض؟ قالوا: لا تدري، قال: إن بعد ما بينهما إما واحدة أو اثنتان أو ثلاث وسبعون سنة الله السماء فوقسها كذلك حتى عد سبع سموات: الله فوق السابعة بحر بين أسفله وأعلاه مثل ما بين سماء إلى سماء الى سماء الى سماء الى الماء فوق ذلك شمانية أوعال بين أظلافهم وركبهم مثل ما بين سماء إلى سماء الى المائي فوق ذلك . قلهورهم العرش بين أسفله وأعلاه مثل ما بين سماء إلى سماء الى سماء الله تبارك وتعالى فوق ذلك .

١ - عبد الله بن عميرة لم يوثقه معتبر لذا قال الحافظ في «التقريب»: مقبول، وقال الذهبي في
 الميزان: فيه جهالة

واعلم أن تفسير المعية بظاهرها على الحقيقة اللائقة بالله (تعالى) لا يناقض ما ثبت من علو الله (تعالى) بذاته على عرشه وذلك من وجوه ثلاثة:

الأول: أن الله (تعالى) جمع بينهما لنفسه في كتابه المبين المنزه عن التناقض، وما جمع الله بينهما في كتابه فلا تناقض بينهما.

## الشرح

سبق أن ذكرنا أن معية الله لخلقه حقيقة وليس فيها مجاز؛ بل هي حقيقية تليق بالله كسائر صفاته، فهي وإن اشتركت مع معية المخلوق في أصل المعنى وهو المصاحبة والمقارنة لكنها لا تماثل معية المخلوق، كما أن علم الله مشترك مع

= ٢ \_ في سماع عبد الله بن عميرة من الاحنف بن قيس نظر

قال البخاري في التاريخ الكبير، (٥/ ١٥٩) ولا نعلم له سماعًا من الأحنف

٣ ـ سماك بن حرب كان قد تغير بآخره وكان ربما تلقن.

قال النسائي: كان ربما لقن فإذا انفرد بأصل لم يكن حجة لأنه كان يلقن فيتلقن.

وأخرجه أحمد (٢٠٦/١) والحاكم (٢/ ٢٨٧ ـ ٢٨٨) وابن الجوزي في العلل المتناهية الوقم (٥) من طريق يحيئ بن العلاء عن عمه شعيب بن خالد عن سماك بن حرب عن عبد الله بن عميرة عن العباس به (كذا بإسقاط الأحنف بن قيس).

وخالف في متنه فقال: (بينهما مسيرة خمسمائة سنة)

قال ابن الجوزي:

هذا الحديث لا يصح: قال بعض الحفاظ انفرد به يحسين بن العلاء قال أحمد: هو كذاب يضع الحديث وقال يحيى: أحاديثه موضوعات، وقال ابن عدي: أحاديثه موضوعات، وقال ابن حبان: لا يجوز الاحتجاج به.

المخلوق في أصل المعنى، ولكنه يختلف.

وقد سبق أن قبلنا: هل مثل هذه الألفاظ من باب المشترك اللفظي أم من باب المتواطئ؟ وذكرنا أن الصحيح أنها من باب المتواطئ، ولكن تختلف بحسب الإضافات، وذلك أن الاشتراك اللفظي لا ينطبق عليها؛ لأن الاشتراك اللفظي لا يتفق فيه المشتركان في أي معنى من المعانى أو في وجه من الوجوه.

ولكن: هل إثباتنا لمعية الله على حقيقتها ينافي ما ثبت من علوه؟ الجواب: لا، وذلك من وجوه ثلاثة:

الوجه الأول: أن الله جمع بينهما في كتابه المبين المنزه عن التناقض، وقد سبق في آية سورة الحديد أن الله ذكر استواءه على العرش، وذكر معيته لخلقه، وجمع بينهما، فلا يمكن أن يكون بينهما تناقض (أبدًا)؛ لأن الجمع بين المتناقضات محال، ولأن القرآن لا يمكن أن يدل على محال.

#### \* \* \*

## قال المؤلف (رحمه الله)

وكل شيء في القرآن تظن فيه التناقض فيما يبدو لك فتدبره حتى يتبين لك، لقوله (تعالى): ﴿ أَفَلا يَتَدَبُّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ الْخُتلافًا كَثيرًا ﴾ [النساء: ٨٢].

فإن لم يتبين لك فعليك بطريق الراسخين في العلم الذي يقولون: ﴿ آمَنَّا بِهِ كُلٌّ مِّنْ عِندِ رَبِّنا ﴾ [آل عمران: ٧].

وكِل الأمر إلى منزله الذي يعلمه، واعلم أن القصور في علمك أو في فهمك، وأن القرآن لا تناقض فيه.

وإلى هذا الوجه أشار شيخ الإسلام في قوله فيما سبق: "كما جمع الله

بينهما".

وكذلك ابن القيم كما في "مختصر الصواعق" لابن الموصلي (ص ٤١٠) ط الإمام في سياق كلامه على المثال التاسع مما قيل إنه مجاز قال: "وقد أخبر الله أنه مع خلقه مع كونه مستويًا على عرشه، وقرن بين الأمرين كما قال (تعالى): - وذكر آية سورة الحديد ثم قال: فأخبر أنه خلق السموات والأرض، وأنه استوى على عرشه وأنه مع خلقه يبصر أعمالهم من فوق عرشه كما في حديث الأوعال: "والله فوق العرش يرى ما أنتم عليه" فعلوه لا يناقض معيته، ومعيته لا تبطل علوه بل كلاهما حق". أهه.

الوجهالثاني، أن حقيقة معنى المعية لا يناقض العلو، فالاجتماع بينها على المحكن في حق المخلوق فإنه يقال: مازلنا نسير والقامر معنا. ولا يعد ذلك تناقضًا ولا يفهم منه أحد أن القمر نزل في الأرض، فإذا كان هاذا ممكنًا في حق المخلوق، ففي حق الخالق المحيط بكل شيء مع علوه سبحانه من باب أولى، وذلك لأن حقيقة المعية لا تستلزم الاجتماع في المكان.

وإلى هنذا الوجه أشار شيخ الإسلام ابن تيميه في «الفتوى الحموية» ص٣٠ المجلد الخامس من مجموع الفتاوى لابن قاسم حيث قال: «وذلك أن كلمة (مع) في اللغة إذا أطلقت فليس ظاهرها في اللغة إلا المقارنة المطلقة من غير وجوب مماسة أو محاذاة عن يمين أو شمال، فإذا قيدت بمعنى من المعاني دلت على المقارنة في ذلك المعنى، فإنه يقال: مازلنا نسير والقمر معنا أو والنجم معنا، ويقال: هنذا المتاع معي لمجامعته لك، وإن كان فوق رأسك، فالله مع خلقه حقيقة وهو فوق عرشه حقيقة». اهـ

وصدق رحمه الله (تعالى) فإن من كان عالمًا بك مطلعًا عليك، مهيمنًا عليك، يسمع ما تقول، ويرى ما تفعل، ويدبر جميع أمورك، فهو معك حقيقة،

 <sup>(</sup>١) ضعيف جدأ سبق تخريجه.

وإن كان فوق عرشه حقيقة؛ لأن المعية لا تستلزم الاجتماع في المكان.

الوجه الثالث: أنه لو فرض امتناع اجتماع المعية والعلو في حق المخلوق لم يلزم أن يكون ذلك ممتنعًا في حق الخالق الذي جمع لنفسه بينهما؛ لأن الله (تعالى) لا يماثله شي من مخلوقاته كما قال (تعالى): ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الشورئ: ١١].

وإلى هنذا الوجه أشار شيخ الإسلام ابن تيميه في «العقيدة الواسطية» (ص١٤٣ جـ٣) من مجموع الفتاوي حيث قال:

«وما ذُكـر في الكتاب والسنة من قـربه ومعيــته لا ينافي مــا ذكر من علوه وفوقــيته، فإنه (ســبحانه) ليس كــمثله شيء في جمــيع نعوته وهو عليّ في دنوه قريب في عُلُوه». اهــ

#### تتمة

## انقسم الناس في معية الله (تعالى) لخلقه ثلاثة أقسام:

القسم الأول: يقولون: إن معية الله (تعالى) لخلف مقتضاها العلم والإحاطة في المعية العامة، ومع النصر والتأييد في المعية الخاصة، مع ثبوت علوه بذاته واستوائه على عرشه.

وهؤلاء هم السلف ومذهبهم هو الحق كما سبق تقريره.

القسم الثاني، يقولون: إن معية الله لخلف مقتضاها أن يكون معهم في الأرض مع نفي علوه واستوائه على عرشه.

وهؤلاء هم الحلولية من قدماء الجهمية وغيرهم، ومذهبهم باطل منكر، أجمع السلف على بطلانه وإنكاره كما سبق.

القسم الثالث: يقولون: إن معية الله لخلقه مقتضاها أن يكون معهم في الأرض مع ثبوت علوه فوق عرشه.

ذكر هنذا (١) شيخ الإسلام ابن تيمية (ص٢٢٩ جـ٥) من مجموع الفتاوي.

# الشرح

كل شيء في القرآن نظن فيه التناقض فيما يبدو لك فتدبره، وهذه قاعدة مهمة جدًا، ونربطها (أيضًا) بقاعدة أخرى لا تعلق لها بهنذا البحث، لكنها مهمة (أيضًا) ، وهي: كل شيء في القرآن تظن فيه التناقض؛ فاعلم أن هذا الظن خظأ بلا شك؛ لأن التناقض مستحيل، فلا نجتمع المتناقضات في القرآن أبداً.

القاعدة الثانية؛ كل شيء مِن الواقع تظن أن القرآن بخالفه فَهُو ظن خطأ .

فإذا قـال قائل: كـيف سطحت؟ ونحن نشاهد الأرض الآن كـروية؟ فهل القرآن يناقض الواقع؟

الجواب: نقول: مستحيل أن يناقض القرآن الواقع (أبدًا)، ولا يمكن أن يكون المراد بالآية أن الأرض ممدودة، ولكنها سطحت، أي: جعلت كالسطح، باعتبار مصالح الخلق، وكل الناس في أماكنهم يعتقدون أن الأرض مسطحة؛ لأنها كبيرة الحجم، وكرويتها لا تظهر إلا مع القدر الكبير، فهي كروية واقرأ قوله (تعالى): ﴿إِذَا السَّمَاءُ انشَقَتْ \* وَأَذَنَتْ لربَها وَحُقَّتُ \* وَإِذَا الأَرْضُ مُدَتْ ﴾ [الانشقاق: ١ - ٣]. يعني: أنها ـ الآن ـ غير ممدودة، فهي مطوية مكورة، وحينذ يتبين لنا أن القرآن لا يخالف الواقع أبدًا.

عثال آخر: قال (تعالى): ﴿ تُبَارَكُ الَّذِي جَعَلَ فِي السَّمَاءِ بُرُوجًا وَجَعَلَ فِيهَا

 <sup>(</sup>١) أي: هنسذا القسم الشالث، وعزاه (أي: النسيخ ـ رحمه الله ـ) إلى طوائف ذكرهم الاشمعري في
 المقالات الإسلامية؟، وهو موجود في كلام طائفة من السالمية والصوفية.

سراجًا وقَمرًا منيرًا ﴾ [الفرقان: ٢٦]، وقال (تعالى): ﴿ وَجَعَلَ الْقَمرَ فِيهِنَ فُورًا ﴾ [نوح: ٢٦]. أي: في السمنوات السبع، ونحن نعلم - الآن - أن أهل الأرض وصلوا إلى القمر دون أن ينالهم شيء، مع أن الذي يقترب من السماء تصيبه الشهب التي تحرقه كما قال (تعالى): ﴿ وَأَنَا كُنَا نَقْعَدُ مَنْهَا مقاعد للسّمع فَمَن يَسْتَمِع الآن يَجِدُ لَهُ شَهَابًا رَصَدًا ﴾ [الجن: ٩]. والنبي ( الله وهو أشرف فَمَن يَسْتَمِع الآن يَجِدُ لَهُ شَهَابًا رَصَدًا ﴾ [الجن: ٩]. والنبي ( الله عد استئذان، الخلق) ومعه أشرف الملائكة؛ ما استطاعوا أن يدخلوا السماء إلا بعد استئذان، فهل كون القمر في السماء يخالف الواقع؟ وهل يمكن أن نكذب بالواقع؟ أم ماذا نصنع؟

الجواب: نقول: الواقع لا يمكن تكذيبه، ولو أن أحداً كذّب الواقع؛ لأن ظاهر القرآن يخالفه؛ لكان أكبر مسيء إلى القرآن؛ لأن الكفار سيقولون: إن هنذا القرآن يخالف الواقع، وإذا كان الواقع لا يكذب، فيكون القرآن هو الكاذب، وحينفذ يكون الذي يقول ذلك مسيئًا إلى القرآن وإلى الإسلام أعظم إساءة وهو لا يدري.

ونحن نقول: إن الله جعل القـمر في السماء، أي: في العلو، ولا يلزم أن يكون العلو هو السماء ذات الأجرام، وبعض العلماء يرئ أن القمر له وجهان: وجه للسماء، فيه نور، ووجه للأرض فيه نور، فيكون نورًا في السماء، ونورًا في الأرض، ويكون قوله: ﴿فِيهِنَ ﴾، أي: في جهتين.

وعلى كل حال، فهاتان قاعدتان مهمتان وهما:

اولاً ، أن القرآن لا يمكن أن يقع فيه التناقض ، فإن ظننت أن فيه تناقضًا فالظن خطأ .

ثانياً؛ أن القرآن لا يمكن أن يخالف الواقع، فإن ظننت أنه يخالف الواقع فالظن خطأ.

ونعود إلى الكلام عن معية الله (تعالى) فنقول: هي معية ذاتية، ولكنها ليست في الأرض، فالله نفسه معنا لكنه في السماء. وكذلك نقول في نزوله (جل وعلا) إلى السماء الدنيا: إنه ينزل بذاته، ولكن هذا النزول ليس كنزول المخلوق، بمعنى: أنه إذا نزل يخلو منه العرش، أو يكون شيء من السمنوات فوقه، وعلينا أن نؤمن بهذا، ولا نتعرض لهذه التقديرات، فهذه التقديرات ما حدثت إلا متأخرا، والمسلمون في عهد الصحابة أخذوا القرآن بظاهره، وتركوا هذه التقديرات، وما قالوا: يخلو منه العرش، أو لا يخلو، وما قالوا: إنه معنا فيلزم أن يكون في الأرض؛ لأنه معلوم عندهم أن الله منزه عن ذلك. فالواجب علينا: أن نأخذ القرآن بظاهره.

وهنذا هو الواجب علينا فيما جاءت به النصوص من أمور لا ندركها، أن نسلم ونقول: سمعنا وآمنا وصدقنا.

مثال: قال بعض الناس في هنذه الأيام: إذا كان الله ينزل إلى السماء الدنيا في ثلث الليل الأخير؛ فيلزم أن يكون (دائمًا) في السماء الدنيا؛ لأن ثلث الليل الأخير لا يزال في السماء الدنيا؟!

فنقول: أعرض عن هنذا، ولا تقدر هنذا الشيء، فمادمت أنت في الثلث الأخير فالنزول الإلهي حاصل، وإذا طلع الفجر انتهى النزول.

وكل شيء أضاف الله لنفسه؛ فاعلم أنه مضاف إلى نفسه حقيقة، ولا يحتاج أن نقول: بذاته، كما قال ابن القيم في «مختصر الصواعق»: كل ما أضافه الله لنفسه، فهو يعني به نفسه، ولا نحتاج أن نقول: بذاته، إلا إذا ألجئنا إلى ذلك.

مثال: عندما يقول بعض الناس: ينزل الله إلى السماء الدنيا، يعني: ينزل أمره، نقول: لا، وإنما ينزل بذاته، وإلا كان الواجب ألا نقول: ينزل بذاته (أيضًا).

ولهنذا أنكر بعض العلماء (الذين يتحفظون تحفظا كاملاً) على بعض العلماء الآخرين من أهل السنة أن قالوا: إنه ينزل بذاته، وقالوا: لا تقولوا بذاته، فما قاله الرسول (عليه).

وكذلك في الاستواء، صرَّح بعض العلماء بالقول بأنه (سبحانه) استوى بذاته على العرش، وقال آخرون (من المتحفظين): لا نقول بذاته، فالله ما قال: بذاته.

ولذلك يرئ ابن القيم أن هنذا خطأ، وأن كل شيء أضافه الله إلى نفسه؟ فإنما هو إلى نفسه، ولا حاجة أن تذكر الفات؛ لأن هنذا معلوم، ولهذا لم نقل: خلق السمنوات بذاته، وخلق الأرض بذاته، وأنزل المطر بذاته، فلا حاجة إلى ذلك، والمعروف أن الشيء إذا أضيف إلى الشيء؛ فهو إلى نفس الشيء.

وقـول المؤلف: «لا تنـاقض فـيـه»: التناقض أبـلغ من الاخـتـلاف؛ لأن الاختلاف قد يمكن فيه الجمع، فـقد يختلف من وجه دون آخر، وقوله (تعالى): ﴿ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلافًا كَثِيرًا ﴾ [النساء: ٨٢] يشمل كل هنذا.

أما الاختلاف الظاهري الذي يمكن فيه الجمع؛ فهذا لا يسمى اختلافًا في الحقيقة، ويوجد في القرآن أشياء ظاهرها الاختلاف، مثال قوله (تعالى): ﴿ يَوْمَئَذُ يَوْدُ الَّذِينَ كَفَرُوا وعَصُوا الرَّسُولَ لَوْ تُسوَّىٰ بِهِمُ الأَرْضُ وَلا يَكْتُمُونَ اللَّهَ حَدَيثًا ﴾ يُودُ الذين كَفَرُوا وعَصُوا الرَّسُولَ لَوْ تُسوَّىٰ بِهِمُ الأَرْضُ وَلا يَكْتُمُونَ اللَّهَ حَدَيثًا ﴾ [النساء: ٤٢]، وفي الآية الأخرى يقولون: ﴿ وَاللّهِ رَبّنًا مَا كُنّا مُشْرِكِينَ ﴾ [الانعام: ٢٢].

فهاتان الآيتان ظاهرهـما الاختلاف، لكنه يمكن الجمع بينهمـا؛ فيزول هنذا الاختلاف. أما التناقض فإنه لا يمكن فيه الجمع، فإذا أمكن فيه الجمع فليس بتناقض حتى وإن كان ظاهره الاختلاف، ولهنذا يُعبر بعض العلماء بقوله: «ظاهره التعارض».

وقد فهم بعض الناس من المعية أن الله في كل مكان بذاته، وأنه مع الخلق في نفس أمكنتهم، ولم يقولوا: إنه عال فوق السمنوات، بل قالوا: إنه مع الخلق وليس عاليًا بذاته، فأنكروا العلو، وأثبتوًا معية الاختلاط!

وهنؤلاء آمنوا ببعض الكتاب، وكفروا ببعض: آمنوا بالمعية على وجه ليس مرادًا، وكفروا بعلو الله على خلقه.

وفهم آخرون من معية الله أن الله معهم في الأرض، مع ثبوت علوه فوق العرش، ومذهب هنؤلاء يختلف عن ممذهب الذين من قبلهم، ويختلف كذلك عن مذهب السلف؛ فهم يقولون: إن الله بذاته في الأرض، وبذاته فوق السماء.

وقولهم: «إن الله بذاته فوق السماء» يوافقون فيه أهل السنة والجماعة، ويخالفون فيه حلولية الجهمية.

وقولهم؛ «إن الله بذاته في الأرض » يوافقون فيه الجهمية، ويخالفون السلف؛ لأن السلف لا يقولون: إن الله بذاته في الأرض، فليس هنذا المذهب هو مذهب السلف، وليس هو مذهب الجهمية.

والضرق بينهم؛ أن الجهمية يقولون: الله بذاته في الأرض، ولا يقولون: إنه في السماء؛ لأنهم ينكرون العلو.

أما هؤلاء فيقولون، إن الله بذاته في الأرض كما تقول الجهمية، وهو (أيضًا) بذاته في السماء، فيوافقون أهل السنة في هذا، ويخالفون فيه الجهمية.

فه ــؤلاء أخذوا من أهل السنة، وأخــذوا من الجهمــية، وزعــموا أنهم هم الذين معهم ظاهر الكتاب والسنة.



وقد زعم هؤلاء أنهم أخذوا بظاهر النصوص في المعية والعلو. وكذبوا في ذلك فضلوا، فإن نصوص المعية لا تقتضي ما أدعوه من الحلول؛ لأنه باطل ولا يمكن أن يكون ظاهر كلام الله ورسوله باطلاً.

## الشرح

كون الله (معنا) في الأرض: هنذا باطل، ليس فيه شك، ولا يمكن أن يكون الله كذلك؛ لأن هنذا (كما سبق أن قلنا) مخالف لظاهر القرآن والسنة وإجماع السلف، ويقتضى أحد أمرين: إما التجزئة، وإما التعدد.

أولا: التجزئة: بأن يُقال: الله جزء هنا، وجزء هناك.

ثانياً التعدد، بأن يُقال: كل الله في هنذا المكان، وكل الله في المكان الثاني، وكل الله في المكان الثالث، ومعنى هنذا أنه يلزم منه التعدد.

فإما أن يقول بتجزؤ الله (سبحانه وتعالى) وإما أن يقول بتعدد الله (سبحانه وتعالى) وكل هنذا باطل.

فدعواهم أنهم أخذوا بظاهر الكتاب دعوى باطلة؛ لأنهم قالوا: الله في السماء، وفي الأرض، وهنذا ليس بصواب؛ لأنه لا يلزم من المعية أن يكون الله (سبحانه) في الأرض، إذ إن الشيء يكون عاليًا، ويقال عنه (في اللغة العربية): إنه معنا.

عنا، أو: المجرب يقولون: المقمر معنا، أو: النجم معنا، أو: الجَدِّي معنا، أو: الجَدِّي معنا، أو: السيل معنا، أو: الشَّريَّا معنا، وهي في السماء، ولا يُعَدُّ ذلك تناقضًا، ولا ينكر أحدٌ هنذا التعبير.

فنقول: إن الله معنا، وإن كان في السماء، ولا نقول: إنه يلزم أن يكون معنا في الأرض. والمعية (أيضًا) تأتي لمعان متعددة بحسب الإضافات؛ فيـقال (مثلاً): فلان معه زوجته، يعني: في عصمته، حتى لو كان هو في الشرق، وهي في الغرب.

ويقال: القائد مع الجند في الميدان، إذا كان محيطًا بهم ويعلم تحركاتهم، وإن كان هو في غرقة القيادة بعيدًا عن الميدان.

ف المعينة أوسع مما ظن هنؤلاء من أنه لابد أن يكون مختلطًا في المكان، وهنذا معنى باطل لا ينبغي لأحد أن يعتقده في الله (أبدًا).

## \* \* \*

## قال المؤلف (رحمه الله)

تنبيه: اعلم أن تفسير السلف لمعية الله (تعالى) لخلقه بأنه معهم بعلمه لا يقتضي الاقتصار على العلم بل المعية تقتضي أيضًا إحاطته بهم سمعًا وبصرًا وقدرة وتدبيرًا ونحو ذلك من معانى ربوبيته.

تنبيه أخر: أشرت فيما سبق إلى أن علو الله (تعالى) ثابت بالكتاب، والسنة، والعقل، والفطرة، والإجماع.

## أما الكتاب فقد تنوعت دلالته على ذلك:

\* فـتارة بلفظ العلـو، والفوقـية، والاسـتـواء على العرش، وكـونه في السماء: كقوله (تعالى): ﴿ وَهُوَ الْعَلِيُ الْعَظِيمُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]، ﴿ وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عَبَاده ﴾ [الانعام: ١٨]، ﴿ الْرَحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥]، ﴿ أَأَمنتُم مَّنَ فِي السَّمَاءِ أَن يَخْسِفَ بِكُمُ الأَرْضَ ﴾ [الملك: ١٦].

🗱 وتارة بلفظ صعود الأشياء وعروجها ورفعها إليه.

كَفَـوله: ﴿ إِلَيْهِ يَصَعَدُ الْكَلَمُ الطَّيِّبُ ﴾ [فاطر: ١٠]، ﴿ تَعَرُّجُ الْمَلائكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ ﴾ [المعارج: ٤]، ﴿ إِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عِيسَىٰ إِنِّي مُتُوفِيكَ وَرَافِعُكَ إِلَيَّ ﴾ [آل عمران: ٥٥]. وتارة بلفظ نزول الأشياء منه ونحو ذلك.

كقوله (تعالى): ﴿ قُلْ نَزُلُهُ رُوحُ الْقُدُسِ مِن رَبِكَ ﴾ [النحل: ١٠٢]، ﴿ يُدُبِرُ الْأَمْرُ مِنَ السَّمَاء إِلَى الأَرْضِ ﴾ [السجدة: ٥].

# الشرح

قوله: ﴿ أَأَمنتُم مَّن فِي السَّمَاءِ ﴾ الوهم الذي قد يرد على القلب في هذه الآية: أن يتوهم الإنسان أن كونه في السماء؛ يستلزم أن السماء تُقله، أو أنها محيطة به، وهنذا ليس بصواب، بل هو وهم باطل.

وقد أجاب العلماء على هنذا الوهم فقالوا: إما أن نجعل "في" بمعنى "على" كما جاءت في مواضع مثل قوله: ﴿ قُلْ سيرُوا فِي الأَرْضِ ﴾ [الروم: ٤٦]، أي: على الأرض، وقوله (تعالى): ﴿ وَلا صَلَبنّكُمْ فِي جُدُوعِ النّخُلِ ﴾ [طه: ٧١]، أي: على جذوع النخل، وعليه؛ فيكون قوله: ﴿ أَأَمِنتُم مَن فِي السّماء ﴾، أي: من على السماء.

الوجه الآخر؛ أن نجعل السماء بمعنى العلو، وتكون "في" للظرفية، فنقول: في السماء، أي: في العلو بدليل قوله (تعالى): ﴿ وَأَنْزَلَ مِنَ السّماء مَاءً ﴾ [البقرة: ٢٢]، والسماء هنا بمعنى العلو، وبدليل قوله (تعالى): ﴿ إِنَّ في خَلقِ السّموات والأرض واختلاف الليل والنّهار والفُلك الّتي تَجْرِي في البحر بما ينفع النّاس وما أنزلَ الله مِن السّماء مِن مَّاء فَأَحْيا به الأرض بعد موتها وبتُ فيها مِن كُلّ دابّة وتصريف الرّياح والسّحاب المستخر بين السّماء والأرض لآيات لقوم يعقلون ﴾ [البقرة: ١٦٤]. والماء ينزل من السحاب، ومع هنذا قال: ﴿ بين السّماء والأرض ﴾؛ فدل ذلك على أن السماء تاتي بمعنى: العلو.

فيكون معنى قوله: ﴿ فِي السَّمَاءِ ﴾، أي: في العلو، فالله (تعالى) في العلو الأعلى، ولا يحيط به شيء من مخلوقاته؛ لأن ما فوق المخلوقات عدم، والعدم ليس بشيء حتى يكون محيطًا بالله.

فإن قلت، كيف نجمع بين هذا وبين قوله (تعالى): ﴿ وَهُو اللَّهُ فِي السَّمَاءِ اللَّهُ وَهُو اللَّهُ فِي السَّمَواتِ وَفِي اللَّهُ وَي اللَّهُ وَي اللَّهُ مَواتِ وَفِي اللَّهُ وَي اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَي اللَّهُ مَا اللَّهُ كَائِنَ اللَّهُ كَائْنَ عَلَى أَنَ اللهُ كَائِنَ فِي السَّمُواتِ وَفِي الأَرْضِ جَمِيعًا؟!

الجواب؛ عن ذلك أن نقول: قوله (تعالى): ﴿ وَهُوَ اللَّذِي فِي السَّمَاءِ إِلَهٌ وَفِي اللَّهِ مِن اللَّهِ وَفِي اللَّهِ اللَّهِ مِن اللهِ مِن أَهُلَ اللَّهِ فِي أَن الوهيته في السماء والأرض، بمعنى: أنه مألوه من أهل السّماء ومن أهل الأرض، ونظير ذلك من الكلام أن تقول: فلان أميسر في المدينة، وأمير في مكة، مع أنه في مكة، وليس فيهما جميعًا.

إذن قوله (تعالى): ﴿ وَهُو اللَّذِي فِي السَّمَاءِ إِلَهٌ وَفِي الأَرْضِ إِلَهٌ ﴾ يعني: الوهيته ثابتة في السماء، وكذلك نقول في قوله (تعالى): ﴿ وَهُو اللَّهُ فِي السَّمُواتِ ﴾ ، أي: وهو المألوه في السموات وفي الأرض.

#### وهناك جواب أخرا

وهو أن نقرأ: ﴿ وَهُو اللَّهُ فِي السَّمُواتِ ﴾ ، ونقف ، ثم نستأنف ﴿ وَفِي الأَرْضِ يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهُـرِكُمْ ﴾ ، يعني: ويعلم سـركم وجهـركم في الأرض ، فكونه في الأرض .

وعَلَىٰ كل حال، فهناك ﴿ آيَاتٌ مُحكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكَتَابِ وَأَخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ فَأَمَّا اللَّذِينَ في قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهُ مِنْهُ ﴾ [آل عمران: ٧]، ﴿ فَأَمَّا اللّذِينَ آمَنُوا فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُ مِن رَبِّهِمْ ﴾ [البقرة: ٢٦]، ويردون المتشابه إلى المحكم.

ويقولون: هنذه الآيات المتشابهات أنزلها الله (سبحانه وتعالى) هنكذا متشابهة ابتلاءً وامتحانًا، فأما الذي في قلبه زيغ فيتبع المتشابه ليشكك الناس في دينهم، وأما المؤمنون فبلا يتبعون المتشابه، وإنما يقولون: كلٌّ من عند الله، ولا تناقض فيه، ويحملون المتشابه على المحكم، فيكون الجميع محكمًا.

وقد تنوعت الأدلة بالنسبة للعلو؛ فجاءت بلفظ: «العلو»، و "الفوقية»، و «الاستواء على العرش»، و «كونه في السماء». أربعة أنواع.

#### وأما السنة:

فقد دلت عليه بأنواعها القولية، والفعلية، والإقرارية، في أحاديث كثيرة، تبلغ حد التواتر، وعلى وجوه متنوعة.

وقوله: «إن الله لما قضى الخلق كتب عنده فوق عرشه: إن رحمتي سبقت غضبي "(٢).

وقوله: «ألا تأمنوني وأنا أمين من في السماء»(٣).

وثبت عنه أنه رفع يديه وهو على المنبر يوم الجمعة يقول: «اللهم أغثنا»(١٠٠٠.

وأنه رفع يده إلى السماء وهو يخطب الناس يوم عرفة حين قالوا: نشهد أنك قد بلغت وأديت ونصحت. فقال: «اللهم اشهد»(1).

وأنه قال للجارية: «أين الله؟» قالت: في السماء. فأقرها وقال لسيدها: «أعتقها فإنها مؤمنة»(١٠).

# الشرح

وقد دلت السنة كذلك عليه (أي: العلو)، بالقول، والفعل، والإقرار: القول: كقوله في السجود: «سبحان ربي الأعلى».

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٧٧٢) من حديث حذيفة (بَوْلَيْكِ).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٧٤٢٢) ، ومسلم (٢٧٥١) من حديث أبي هويرة (رُولَثِيُّه).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٤٣٥١) ومسلم (١٠٦٤) [١٤٤] من حديث أبي سعيد الخدري (بُواشيء).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (١٠١٤) ومسلم (٨٩٧) من حديث أنس بن مالك (رُواشِّيَّة).

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم (١٢١٨) من حديث جابر بن عبد الله (﴿ اللهِ (﴿ اللهِ اللهِ (اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله

<sup>(</sup>٦) أخرجه مسلم (٥٣٧) من حديث معاوية بن الحكم السلمي (رُوَاتُينَ).

والفعل، كإشارة الرسول (ﷺ) في عرفة إلى السماء، وهو يقول: «اللهم! اشهد» ورفع يديه، وهو على المنبر وقال: «اللهم! أغثنا».

والإقرار: كسؤال الجارية: "أين الله"؟ فقالت: في السماء، فأقرها.

إذن؛ اجتمعت السنة القولية والفعلية والإقرارية على علو الله (سبحانه وتعالى).

#### \* \* \*

## قال المؤلف (رحمه الله)

#### وأما العقلء

فقد دل على وجوب صفة الكمال لله (تعالى) وتنزيهه عن النقص. والعلو صفة كمال والسفل نقص، فوجب لله (تعالى) صفة العلو وتنزيهه عن ضده.

# الشرح

الدلالة العقلية: أن يُقال: هل العلو صفة كمال؟

الجواب: نعم! فإذا كان العلو صفة كمال؛ فالله (سبحانه وتعالى) موصو سبحانه الكمال، فهو عال في ذاته وفي صفاته.

أما الجمهمية وأتباعهم (من الذين يقولون بالحلول) فيقولون: إنه عال بصفاته، وليس عاليًا بذاته، ومع ذلك ينكرون الصفات ولا يثبتون إلا أسماء!!

#### \* \* \*

## قال المؤلف (رحمه الله)

#### وأما الفطرة؛

فقد دلت على علو الله (تعالى) دلالة ضرورية فطرية فما من داع أو خائف فزع إلى ربه (تعالى) إلا وجد في قلبه ضرورة الاتجاه نحو العلو لا يلتفت عن ذلك يمنة ولا يسرة. واسأل المصلين، يقول الواحد منهم في سجوده: «سبحان ربي الأعلى» أين تتجه قلوبهم حينذاك؟

#### وأما الإجماع،

فقد أجمع الصحابة والتابعون والأئمة على أن الله (تعالى) فوق سمنواته مستو على عرشه؛ وكلامهم مشهور في ذلك نصًا وظاهرًا.

قال الأوزاعي (١٠): «كنا والتابعون متوافرون نقول: إن الله (تعالى) ذكره فوق عرشه، ونؤمن بما جاءت به السنة من الصفات»(٢).

(١) هو عبد الرحمن بن عمرو بن يحمد شيخ الإسلام وعالم الشام أبو عمرو الأوزاعي.

ولد سنة ثمان وثمانين وحـدث عن عطاء بن أبي رباح والقاسم بن مخيــموة والزهري ويحيى بن أبي كثير وخلق كثير غيرهم.

وحدث عنه شعبة وابن المبارك ويحيى القطان وغيرهم.

قال عنه الحاكم كان الأوزاعي إمام عصره عمومًا وإمام أهل الشام خصوصًا.

مات (رحمه الله) ببيروت مرابطًا سنة سبع وخمسين وماثة .

انظر سير أعلام النبالاء (١٠٧/٧) وتذكرة الحفاظ (١٧٨/١)، ومشاهير علماء الأماصار ص (٢١١) وتهذيب الكمال (٤٤٧/٤).

(۲) أخرجه البيهقي في «الأسماء والصفات» رقم (٨٦٥) وينظر الذهبي في السير (٧/ ١٣٠ ـ ١٢١) وفي
 العلو ص (١٣٦) وفي تذكرة الحفاظ (١/ ١٨١).

عن أبي عبد الله الحاكم: أنبأ محمد بن علي الجوهري حدثنا إبراهيم بن الهيئم حــدثنا محمد بن كثير المصيصى: سمعت الأوزاعي يقول ... فذكره.

قلت: وشيخ الحاكم هو مسحمد بن أحمد بن علي الجسوهري المعروف بابن محرم وقد نسسبه الحاكم إلى جده

قال فيه الدارقطني: لا بأس به.

وقال ابن أبي الفوارس؛ لم يكن بذاك.

وفي إسناده أيضًا محمد بن كـثير المصيصي الراوي عن الأوزاعي كثير الخطأ تكلمـوا فيه من جهة حفظه إلا أنه هنا يحكي سماعه من الأوزاعي مباشرة.

والعلماء في مثل هذه الأثار يتساهلون لذا قال الذهبي عقب إخراجه في «تذكرة الحفاظ» هذا إسناد صحيح وجود إسناده الحافظ ابن حجر انظر «فتح الباري» (١٣/١٣). وقد نقل الإجماع على ذلك غير واحد من أهل العلم، ومحال أن يقع في مثل ذلك خلاف وقد تطابقت عليه هذه الأدلة العظيمة التي لا يخالفها إلا مكابر طمس على قلب واجتالته الشياطين عن فطرته. نسأل الله (تعالى) السلامة والعافية.

فعلو الله (تعالى) بذاته وصفاته من أبين الأشياء وأظهرها دليلاً وأحق الأشياء وأثبتها واقعًا.

# الشرح

وهنذا أمر معلوم فطري بدون أن يتعلم الإنسان أو يقرأ كتابًا، فبمجرد ما يقول: «يا رب» يتجه قلبه إلى السماء.

والغريب أن الذين ينكرون العلو إذا دعوا يرفعون أيديهم إلى السماء، وقد تقابلت مع جماعة في أيام الحج، وكانوا ينكرون المعلو، وكان هنذا في يوم العيد، فقلت لهم: أمس كنتم في عرفة تدعون الله، أين توجهون أيديكم؟ قالوا: إلى فوق. قلنا: هذا أكبر دليل على علو الله، وأن الذي تدعونه فون، ولو وجدتم صبيًا سفيهًا يضع يديه أو يوجه يديه نحو الأرض (وهو يدعو) لوجه تموه، وقلتم له: هذا غلط، فكيف تنكرون هذا بألسنتكم وتعرون به فطركم غصبًا عنكم؟!

كان أبو المعالي الجويني (أرحمه الله) يقول: إن الله (تعالى) كان، ولم

<sup>(</sup>١) هو الإمام الكبير شيخ الشافعية إمام الحرمين أبو المعالي عبد الملك ابن الإمام أبي محمد عبد الله بن يوسف بن عبد الله بن يوسف بن محمد بن حيوية الجويني ثم النيسابوري صاحب التصائيف ولد في أول سنة تسع عشرة وأربعمائة.

تتلمذ على والده أبي محمد الجويني وأبي نعيم الاصبهاني وأبي القاسم الفوراني وغيرهم وتتلمذ عليه أبو حامد الغزالي وأبو القاسم الانصاري وعلي بن محمد الطبري المعروف بالكيا =

يكن شيء قبله، وهو (الآن) على ما كان عليه قبل العرش.

إذن هل استوى على العرش؟ أم لا؟

الجواب على كالامه: ما استوى، وهنذا يريد إنكار «الاستواء على العرش».

فقال له أبو الأعلى الهمداني ('): يا أستاذ! دعنا من ذكر العرش، وأخبرنا عن هذه الضرورة، فما قال عارف قط: يا الله، إلا وجد من قبله ضرورة بطلب العلو.

فقال أبو المعالي: (وقد ضرب على رأسه) حيَّرني الهمداني، حيَّرني الهمداني. الهمداني.

تحيَّر، وما استطاع أن يجيب على هنذا؛ لأنه أمر معلوم بالفطرة، فما من إنسان (حتى ولو أنكر بلسانه أن الله في العلو) إلا وفطرته تقول: إن الله في العلو.

فصارت الأدلة الخمسة كلها مجتمعة على إثبات علو الله.



= الهراسي وغيرهم.

رجع في آخر عمره عن علم الكلام فقال: الو استقبلت من أمري ما استدبرت ما اشتغلت بالكلام.

وحكن أبو الفتح الطبري الفقيه قال: دخلت على أبي المعالمي في مرضه فقال: أشهدوا على أني قد رجعت عن كل مقالة تخالف السنة وأني أموت على ما يموت عليه عجائز نيسابور.

وتوفى سنة ثمان وسبعين وأربعمائة.

وانظر «ســير أعــلام النبلاء» (۱۸/۱۸) و طبـقات الشــافعــية؛ (٥/ ١٦٥) و اشـــذرات الذهب» (٣٥٨/٣) و «المنتظم» (١٨/٩).

(۱) قلت، وصاحب هذه الحكاية هو أبو جعفر الهمذاني الحافظ محمد بن أبي على الحسن بن محمد بن عبد الله ترجم له الذهبي في سير أعلام النبلاء (۱۰۱/۲۰)

وأخرج هذه الحكاية الذهبي في االعلوا رقم ٥٨٢ وانظر سير أعـــلام النبلاء (١٨/ ٤٧٤) ومجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية (٤/ ٦١) ، واجتماع الجيوش الإسلامية لابن القيم ص (١٧٤).

#### تنبيه ثالث،

اعلم أيها القارئ الكريم، أنه صدر مني كتابة لبعض الطلبة تتضمن ما قلته في بعض المجالس في معية الله (تعالى) لخلقه ذكرت فيها: أن عقيدتنا أن لله (تعالى) معية حقيقة ذاتية تليق به، وتقتضي إحاطته بكل شيء علمًا وقدرة، وسمعًا وبصرًا، وسلطانًا وتدبيرًا، وأنه سبحانه منزه أن يكون مختلطًا بالخلق أو حالاً في أمكنتهم، بل هو العلي بذاته وصفاته، وعلوه من صفاته الذاتية التي لا ينفك عنها، وأنه مستو على عرشه كما يليق بجلاله وأن ذلك لا ينافي معيته؛ لأنه (تعالى) ﴿ لَيْسَ كَمِثْلُهِ شَيْءٌ وَهُو السَّمِيعُ البَصِيرُ ﴾ [الشورئ: ١١].

وأردت بقولي: «ذاتية» توكيد حقيقة معيته (تبارك وتعالى).

وما أردت أنه مع خلقه سبحانه في الأرض، كيف وقد قلت في نفس هذه الكتابة كما ترى: أنه سبحانه منزه أن يكون مختلطًا بالخلق أو حالاً في أمكنتهم، وأنه العلى بذاته وصفاته، وأن علوه من صفاته الذاتية التي لا ينفك عنها.

وقلت فيها أيضًا ما نصه بالحرف الواحد:

«ونرئ أن من زعم أن الله بذات في كل مكان فهو كافسر أو ضال إن اعتقده، وكاذب إن نسبه إلى غيره من سلف الأمة أو أئمتها». اهـ

ولا يمكن لعاقل عرف الله وقدره حق قـدره أن يقول: إن الله مع خلقه في الأرض، وما زلت ولا أزال أنكر هـٰـذا القول في كل مــجلس من مجالسي جرئ فيه ذكره.

وأسأل الله (تعالى) أن يثبتني وإخواني المسلمين بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة.

هنذا وقد كتبت بعد ذلك مقالاً نشر في مجلة (الدعوة) التي تصدر في الرياض نشر يوم الاثنين الرابع من شهر محرم سنة ١٤٠٤هـ أربع وأربعمائة وألف برقم ٩١١ قررت فيه ما قرره شيخ الإسلام ابن تيميه رحمه الله (تعالى)

من أن معية الله (تعالى) لخلقه حق على حقيقتها، وأن ذلك لا يقتضي الحلول والاختلاط بالخلق فضلاً عن أن يستلزمه، ورأيت من الواجب استبعاد كلمة «ذاتية». وبينت أوجه الجمع بين علو الله (تعالى) وحقيقة المعية.

واعلم أن كل كلمة تستلزم كون الله (تعالى) في الأرض أو اختلاطه بمخلوقاته، أو نفي علوه، أو نفي استوائه على عرشه، أو غير ذلك مما لا يليق به (تعالى) فإنها كلمة باطلة، يجب إنكارها على قائلها كائنًا من كان وبأي لفظ كائت.

وكل كلام يوهم ولو عند بعض الناس ما لا يليق بالله (تعالى) فإن الواجب تجنبه لئلا يظن بالله (تعالى) لنفسه في كتابه أو على لسان رسوله ( على فالواجب إثباته وبيان بطلان وهم من توهم فيه ما لا يليق بالله (عز وجل).

# الشرح

هنذا الكلام (كما ترون) هو عبارة عما أشرنا إليه من أن بعض الطلبة سمع منا تقرير حقيقة المعية، وأن الله (تعالى) معنا حقيقة هو نفسه، وكتبت له كتابًا في ذلك، ونقلت له كلام أهل العلم، وبينت له أن عقيدتنا أننا نعتقد أن الله (تعالى) معنا حقى على حقيقته معية ذاتية، ففهم بعض الناس من كلمة «ذاتية» أنه يُراد بها الحلول، وأنه معنا هو نفسه في الأرض.

فاحتج بذلك قوم علينا، واحتج بذلك قوم لنا، حتى أني سمعت من بعض الناس (في بعض البلاد) يحتجون بكلامي هنذا على مذهبهم الباطل، بأن الله (سبحانه وتعالى) معنا في الأرض، وأخرون احتجوا بهذا علينا، وقالوا: هنذا كلام لا يجوز، فلما رأينا أن هنذه الكلمة أوجبت هنذا الشك، أو هنذا الوهم؛ رأيت من الواجب تركها؛ لأنها توهم معنى باطلاً ولو عند بعض الناس.

والإنسان يجب عليه أن يحمي جناب الربوبية من كل ما يوهم معنى فاسدًا؛ فقررت في هذا الكتاب، وكذلك فيما نشر في مجلة الدعوة أن أحذف كلمة «ذاتية» وأقتصر على قوله: «حق على حقيقته» التي قالها شيخ الإسلام ابن تيمية، وتلميذه ابن القيم.

ولا شك أنها تدل على أنه (سبحانه وتعالى) معنا هو نفسه، ولكنه فوق السمنوات ولا منافاة في ذلك؛ لأن الله (تعالى) لا يُقاس بخلقه، والعلو لا ينافي المعية كما يقال: القمر معنا وهو في السماء.

وعلى كل حال؛ نرى (الآن) أن كلمة «ذاتية» تجب إزالتها، وأن نقتصر على قوله: «حق على حقيقته»؛ لشالاً يتوهم متوهم أن قولنا هنذا هو ما يريده أهل التعطيل، وأهل الحلول.

والإنسان الذي يعتبر قول ويؤخذ به يجب عليه أن يتجنب كل ما يمكن أن يتشبث به أهل الباطل؛ لئلا يُوقع الناس في الباطل؛ فيكون كلامه من المتشابه، وأهل الزيغ يتبعون المتشابه فيأخذون به، ويقدحون في قائله.

فالناس إذا جاءتهم كلمة موهمة ينقسمون فيها إلى قسمين: قسم يتخذ منها مجالاً للسب والقدح، وقسم آخر: يتخذ منها مجالاً للتشبث بها على باطلهم الذي يريدونه؛ لهنذا رأيت أنه من الواجب أن تسرك هنذه الكلمة؛ لئلا تُوهم باطلاً ولو بعد أزمان طويلة، فالكتب تبقى ويفنى الكاتب، فربما يأتي أحد فيسقول: هنذا كلام فلان ابن فلان، يقول كذا وكذا، فهنذا يدل على أن الله فيسقول: هنا في الأرض، فإذا أزيلت الكلمة الموهمة وأتي بالكلام الذي يدل عليه القرآن والسنة، زال المحذور، والله أعلم.

#### \* \* \*

## المثال السابع والثامن:

قوله (تعالىٰ): ﴿ وَنَحْنَ أَقُرِبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ ﴾ [ق: ١٦]. وقوله: ﴿ وَنَحْنُ أَقُرَبُ إِلَيْهِ مِنكُمْ وَلَكِنَ لاَّ تُبْصِرُونَ ﴾ [الواقعة: ٨٥]. حيث فُسر القُرِب فيهما بقرب الملائكة.

## الشرح

يقول أهل التعطيل: إن ظاهر الآية الأولى: أن الله بنفسه أقرب إلى الإنسان من حبل الوريد، وظاهر الآية الثانية: أن الله بنفسه أقرب إلى المحتضر من أهله، هنذا هو ظاهر الآيتين.

والمعروف عن السلف أن المراد بهاتين الآيتين هو: قرب الملائكة، ولهنذا قال المؤلف: حيث فُسر القرب فيهما بقرب الملائكة، وهنذا هو الذي ذهب إليه شيخ الإسلام (رحمه الله)، وقال: إن المراد بالقرب: قرب الملائكة، لا قرب الله (عز وجل)(۱).

#### (١) قال شيخ الإسلام في مجموع الفتاوي (٥٠١/٥):

وكذلك، قال أبو عمرو الطلمنكي قال: ومن سيال عن قوله ﴿ونحن أقرب إليه من حبل الوريد﴾ فأعلم أن ذلك كله على معنى العلم به والقيدرة عليه، والدليل من ذلك صدر الآية، فيقال الله (تعالى): ﴿ولقد خلقنا الإنسان وتعلم ما توسوس به نفسه ونحن أقرب إليه من حبل الوريد﴾ لأن الله لما كان عيالما بوسوسيته كان أقرب إليه من حبل الوريد وحبل الوريد لا يعلم ما توسوس به النفس

ويلزم الملجد على اعتقاده أن يكون معبوده مخالطًا لدم الإنسان ولحمه وأن لا يجرد الإنسان تسمية المخلوق حتى يقول خالق ومخلوق، لأن معبوده بزعمه داخل حبل الوريد من الإنسان وخارجه≃

والجواب؛ أن تفسير القرب فيهما بقرب الملائكة ليس صرفًا للكلام عن ظاهره لمن تدبره.

أما الآية الأولى فإن القرب مقيد فيها بما يدل على ذلك.

حيث قال: ﴿ وَنَحْنُ أَقُرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ \* إِذْ يَتَلَقَّى الْمُتَلَقِّيَانِ عَنِ الْيَهِمِنِ وَعَنِ الشِّمَالِ قَعِيدٌ \* مَا يَلْفِظُ مِن قَول إِلاَّ لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ [ق: ١٦ ـ ١٨].

ففي قوله: ﴿ إِذْ يُتَلَّقِّي ﴾ دليل على أن المراد به قرب الملكين المتلقيين.

# الشرح

قوله (تعالىٰ): ﴿ وَنَحْنُ أَقَرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ ﴾، متى يكون هنذا؟ حين: ﴿ يَتَلَقَّى الْمُتَلَقِّيَانِ ﴾، ولو كان المُراد: قرب الله؛ لكان الله أقرب إليه دائمًا، سواء حين يتلقى المتلقيان عن اليمين، وعن الشمال، قعيد، أو حين لا يتلقيان.

قال: وقد أجمع المسلمون من أهل السنة على أن الله على عرشه بائن من جميع خلقه وتعالى الله عن قول أهل الزيغ وعما يقول الظالمون علوًا كبيرًا

قال: وكذلك الجواب في قبوله فيمن يحضره الموت ﴿ونحن أقرب إليه منكم ولكن لا تبصرون﴾ أي بالعلم به والقدرة عليه، إذ لا يقدرون له على حيلة ولا يدفعون عنه الموت وقبد قال تعالى: ﴿توفته رسلنا وهم لا يفرطون﴾، وقبال تعالى: ﴿قل يتوفاكم ملك الموت الذي وكل بكم﴾ قلت وهكذا ذكر غير واحبد من المفسرين مثل الثعلبي وأبي البفرج بن الجوزي وغيرهما في قوله ﴿ونحن أقرب إليه من حبل الوريد﴾ وأما في قوله: ﴿ونحن أقرب إليه منكم﴾ فبذكر أبو الفرج القولين إنهم الملائكة وذكره عن أبي صالح عن ابن عباس وأنه القرب بالعلم.

وهؤلاء كلهم مقصودهم أنه ليس ألمراد أن ذات الباري جل وعلا قريبة من وريد العبد ومن الميت، ولما ظنوا أن المراد قربه وحده دون قرب الملائكة فسروا ذلك بـالعلم والقدرة كما في لفظ المعية ولا حاجة إلى هذا.

فإن المراد بقوله ﴿ونحن أقرب إليه منكم﴾ أي بملائكتنا في الآيتين وهذا بخلاف لفظ المعية فإنه لم يقل ونحن معه بل جعل نفسه هو الذي مع العباد وأخبر أنه ينبئهم يوم القيامة بما عملوا وهو نفسه الذي خلق السموات والأرض وهو نفسه الذي استوى على العرش فلا يجعل لفظ مثل لفظ مع تفريق القرآن بينهما.

فهو على قوله ممتزج به غير مباين له .

وسيأتي (بإذن الله) هنذا الجواب عن نسبة القرب إلى الله مع أن المراد قرب الملائكة.

#### \* \* \*

## قال المؤلف (رحمه الله)

#### وأما الأية الثانية،

فإن القرب فيها مقيد بحال الاحتضار، والذي يحضر الميت عند موته هم الملائكة، لقوله (تعالى): ﴿ حَتَّىٰ إِذَا جَاءَ أَحَدَكُمُ الْمُوْتُ تُوفَّتُهُ رُسُلُنَا وَهُمُ لاَ يُفَرَّطُونَ ﴾ [الأنعام: ١٦١].

ثم إن قوله: ﴿ وَلَكِن لاَّ تُبْصِرُونَ ﴾ [الواقعة: ٨٥]، دليلاً بينًا على أنهم الملائكة، إذ يدل على أن هلف القريب في نفس المكان ولكن لا نبصره، وهذا يعين أن يكون المراد قرب الملائكة لاستحالة ذلك في حق الله (تعالى).

## الشرح

قال الله (تعالى): ﴿ فَلُولًا إِذَا بَلَغَتِ الْحُلْقُومَ \* وَأَنتُمْ حِينَدُ تَنظُرُونَ \* وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنكُمْ وَلَكِن لاَ تُبْصِرُونَ ﴾ [الواقعة: ٨٣ \_ ٨٥].

قوله : ﴿ وَنَحْنُ أَقْرُبُ إِلَيْهِ مِنكُمْ ﴾ اختلف العلماء في قوله: ﴿ إِلَيْهِ ﴾ ، هل المراد: "إلى المحتضر"، أو المراد : "إلى الحلقوم".

وهنذا لا يُؤثر في معنى الآية بالنسبة لقوله: ﴿ وَلَكِن لاَ تُبْصِرُونَ ﴾ فإن ظاهر ذلك أن هنذا القريب موجود في المكان، ولكن لا نبصره، والله (عز وجل) يستحيل أن يكون موجودًا في المكان الذي نحن فيه.

بقى أن يقال: فلماذا أضاف الله القرب إليه؟ وهل جاء نحو هنذا التعبير مرادًا به الملائكة؟

فالجواب: أضاف الله (تعالى) قرب الملائكة إليه؛ لأن قربهم بأمره، وهم جنوده ورسله.

# الشرح

وقد أضاف الله (تعالى) القرب إليه؛ لأن هنؤلاء ملائكته، وجنوده الذين يأتمرون بأمره، فكان قربهم كقربه، كما تقبول (مثلاً): بنى الأمير قبصره، فهل الأمير نفسه هو الذي أتى بالطين واللَّبن وما أشبه ذلك، وبنى بنفسه؟! أو أنه أمر بينائه.

إذن؛ فإضافة الشيء إلى من يدبر الأمر إضافة سائعة في اللغة العربية، وليس فيها أي إشكال.

فهنا أضاف الله القرب إليه، والمراد ملائكته؛ لأنهم إنما قربوا بأمره، ولأنهم جنوده، فقربهم كقربه (تبارك وتعالىن).

## \* \* \*

## قال المؤلف (رحمه الله)

وقد جاء نحو هنذا التعبير مرادًا به الملائكة.

كقوله (تعالىن): ﴿ فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَّبِعْ قُرْآنَهُ ﴾ [القيامة: ١٨].

فإن المراد به قراءة جبريل القرآن على رسول الله (على)، مع أن الله (تعالى) أضاف القراءة إليه، لكن لما كان جبريل يقرؤه على النبي (على الله الله (تعالى) صحت إضافة القراءة إليه (تعالى).

وكذلك حِاء في قوله (تعالى): ﴿ فَلَمَّا ذَهَبُ عَنْ إِبْرَاهِيمَ الرَّوْعُ وَجَاءَتُهُ الْبُشْرَىٰ يُجَادِلُنَا في قوم لُوطٍ ﴾ [هود: ٧٤] وإبراهيم إنما كان يجادل الملائكة

الذين هم رسل الله (تعالى).

إذَن، هل قوله (تعالى): ﴿ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنكُمْ ﴾ وقوله: ﴿ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنكُمْ ﴾ وقوله: ﴿ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ ﴾ فيه إخراج للآيتين عن ظاهرهما؟

الجواب: لا.

اذن: فاحتجاج أهل التعطيل علينا بأننا أوَّلنا احتجاج باطل؛ لأن دعواهم أن ظاهرهما: قرب الله نفسه، دعوة باطلة لا يساعد عليه اللفظ، وبهذا نكون قد تخلصنا من هنذا الإيراد.

#### \* \* \*

#### المثال التاسع والعاشر:

قوله (تعالىٰ) عن سفينة نوح، ﴿ تَجْرِي بِأَعْيِنِنَا ﴾ [القمر: ١٤]. وقوله لوسى: ﴿ وَلتُصْنَعَ عَلَىٰ عَيْنِي ﴾ [طه: ٣٩].

والجواب، أن المعنى في هاتين الآيتين على ظاهر الكلام وحقيقته، لكن ما ظاهر الكلام وحقيقته هنا؟

**هل يقال:** إن ظاهره وحقيقته أن السفينة تجري في عين الله؛ أو أن موسى عليه الصلاة والسلام يربئ فوق عين الله (تعالى)؟!!

أويقال: إن ظاهره أن السفينة تجري وعين الله ترعاها وتكلؤها، وكذلك تربية موسى تكون على عين الله (تعالى) يرعاه ويكلؤه بها.

#### ولا ريب أن القول الأول باطل من وجهين:

الأول: أنه لا يقتضيه الكلام بمقتضى الخطاب العربي، والقرآن إنما نزل بلغة العرب.

قال الله (تعالى): ﴿إِنَّا أَنزَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لَعُلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [يوسف: ٢] وقال (تعالى): ﴿ نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الأَمِينُ \* عَلَىٰ قَلَّبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنذِرِينَ \* بِلِسَانِ عَرَبِيِّ مَّبِينٍ ﴾ [الشعراء: ١٩٣ ـ ١٩٥].

ولا أحد يفهم من قول القائل: فلان يسير بعيني أن المعنى أنه يسير داخل عينه. ولا من قول القائل: فلان تخرج على عيني، أن تخرجه كان وهو راكب على عينه، ولو ادعى مدع أن هنذا ظاهر اللفظ في هنذا الخطاب لضحك منه السفهاء فضلاً عن العقلاء.

الشاني: أن هنذا ممتنع غاية الامتناع، ولا يمكن لمن عرف الله وقدًره حق قَدُره أن يفهمه في حق الله (تعالى)؛ لأن الله (تعالى) مستو على عرشه بائن من خلف لا يحل فيمه شيء من مخلوقاته، ولا هو حال في شيء من مخلوقاته (سبحانه وتعالى) عن ذلك علوًا كبيرًا.

# الشرح

قال اهل التعطيل، إن قوله (تعالى): ﴿ تَجْرِي بِأَعْيَنِنَا ﴾ مُؤَوَّل عندكم يا أهل السنة؛ لأن ظاهر قوله: ﴿ تَجْرِي بِأَعْيِنِنَا ﴾ أنها وسط العين، وقوله: ﴿ وَلَتُصْنَعَ عَلَىٰ عَيْنِي ﴾ ظاهره أنه فوق العين، هنذا ظاهره عندهم!!

نقول: تبًا لكم!! كيف يكون هنذا هو الظاهر؟! وهل أحد يمكنه أن يقول: إن ظاهر قوله: ﴿ تَجْرِي بِأَعْيُنِنَا ﴾ أن السفينة جرت في عين الله أي: في وسط العين؟!

الجواب: أبدًا لا يمكن.

ثم نقول: هنذا (أيضاً) دليل على جهلكم باللغة العربية؛ لأن الباء لا تأتي للظرفية إلا بقرينة، وأنتم جعلتموها للظرفية دون قرينة.

صَلَا: قال (تعالى): ﴿ وَإِنَّكُمْ لَتَمُرُّونَ عَلَيْهِم مُصْبِحِينَ \* وَبِاللَّيْلِ أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴾ [الصافات: ١٣٧ ـ ١٣٨]، يعني: وفي اللَّيل، وإلا فالأصل أنها لغير الظرفية، وإنما هي للمصاحبة والتعدية.

فقوله (تعالىٰ): ﴿ تَجْرِي بِأَعْيُنِنَا ﴾ الباء للمصاحبة، يعني: تجري وأعيننا تصحبها بالرؤية والرعاية والعناية، فهذا هو المعنى الذي لا يحتمل غيره من جهة اللفظ.

وكذلك لوقال قائل: هنذا الشيء بعيني، فـمعناه أنه عندي مرئي ومنظور، ومعتنى به، ولم تفارقه عيني، ولا أحد يفهم من قول الرجل: أنت بعيني وعلى

رأسي، أن الرجل دخل وسط العين وركب على الرأس!! وإنما يفهم من قله: على رأسي، يعني: معظمًا عندي، ويفهم من قوله: بعيني، يعني: معتنى بك غاية العناية حتى إنك لا تغيب عن عينى، هنذان وجهان.

الوجه الثالث: كل الناس يعلم أن السفينة ما صعدت إلى السماء، وإنما السفينة في الأرض، وجرت على الماء في الأرض، والمسفينة في الأرض، وجرت على الماء في الأرض، فكيف يمكن أن نقول: إن ظاهر اللفظ أن السفينة جرت في عين الله؟!

وهل هنذا إلا مغالطة وعدوان على أهل السنة والجماعة، وعدوان على كلام الله ورسوله (ﷺ)!!

وقوله: ﴿ وَلِتُ صَنَّعَ عَلَىٰ عَيْنِي ﴾ بمعنى: تربئ؛ لأن صناعة كل شيء بحسبه، فصناعة الحديد لأجعله قدرًا معناها: تهيئته للطبخ، وصناعة الإنسان معناها: تربيته على أحسن الأخلاق.

وليس ظاهر الآية أن موسى على عين الله مصنوع، ولا أحد يفهم هذا الفهم إطلاقًا.

صحيح أن "على" بمعنى "العلو" لكنها تأتي في كل موضع بحسبه، فلو أن إنسانًا قال لشخص: أحضر لي هذا الشيء، فقال: على أنفى، فهل معناه أنه يحضر الشيء: على عينه أو على أنفه؟

الجواب أبدان وإنما معناه: أني مستعد غاية الاستعداد فلو لم أجد ما أحمله عليه إلا عيني أو أنفي حملته.

فقوله: ﴿ عَلَىٰ عَيْنِي ﴾، يعني: أن هنذا الشيء سيكون محل نظر وعناية منى دائمًا، وكل الناس يعرف هنذا المعنى.

ثم نقول: أين تربى موسى؟ أفي الأرض أم في السماء أم على عين الله؟!

الجواب: في الأرض، وهنذا (أيضًا) مما يبطل قولهم أن ظاهر الآية أن
موسى تربى على عين الله حقيقة.

وحينئذنقول: نحن لم نصرف اللفظ عن ظاهره، والظاهر الذي ذكرتموه ظاهر باطل ليس مرادًا، ولا أحد يفهم أن هنذا هو المراد؛ فبطل إلزامكم إيانا بالتأويل.

#### \* \* \*

#### قال المؤلف (رحمه الله)

فإذا تبين بطلان هذا من الناحية اللفظية والمعنوية تعين أن يكون ظاهر الكلام هو القول الثاني أن السفينة تجري وعين الله ترعاها وتكلؤها، وكذلك تربية موسى تكون على عين الله يرعاه ويكلؤه بها.

وهنذا معنى قول بعض السلف بمرأى مني، فإن الله (تعالى) إذا كان يكلؤه بعينه لزم من ذلك أن يراه، ولازم المعنى الصحيح جزء منه كما هو معلوم من دلالة اللفظ حيث تكون بالمطابقة والتضمن والالتزام.

# الشرح

فسَّر بعض السلف قوله (تعالى): ﴿ تَجْرِي بِأَعْيُنِنَا ﴾، أي: بمرأى منا، وليس مرادهم بذلك أن الله لا عين له. وقد احتج بذلك بعض الناس فقالوا: إن السلف فسَّروا العين بالرؤية.

ونحن نقول: الرؤية لازم العين، وتفسير الشيء بلازمه صحيح؛ لأنه تفسير بجزء معناه، فإن الدلالة (كما سبق) إما مطابقة، وإما تضمن، وإما النزام، وهو كتفسير بعض السلف للمعية بأنه معنا (سبحانه وتعالئ) بعلمه؛ لأن ذلك من لازم المعية (١٠).

<sup>(</sup>١) أهل السنة والجماعة يقرون أن له (عز وجل) عينين تليقان به سبحانه ومن الأدلة على إثبات العينين =

## المثال الحادي عشر:

قوله (تعالىٰ) في الحديث القدسي: «وما يزال عبدي يتقرب إليّ بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها، ولئن سألني لأعطينه، ولئن استعاذني لأعيذنه»(١).

= لله (سبحانه وتعالى):

١ ـ دلالة الالتزام التي ذكرها الشيخ في تفسير السلف لقوله تعالى: ﴿تجري بأعيننا﴾ أي بمرأى منا
 والرؤية لازم العين.

قال عثمان بن سعيد الدارمي في رده على المريس ص (١٤٤) بعد ذكر الحديث:

ففيه تأويل قول رسول الله (ﷺ) اإن الله ليس بأعورًا بيان أنه بصير ذو عينين خلاف الاعور. وقال ابن خزيمة في كتاب التوحيد ص (٤٢):

فواجب على كل مؤمن أن يثبت لخالفه وبارئه ما ثبت الخالق البارى، لنفسه من العين، وغير مؤمن من ينفي عن الله تبارك وتعالى ما قد ثبته الله في محكم تنزيله ببيان النبي ( الله الذي جعله الله مبينا عنه عن وجل في قوله : ﴿وأنزلنا إليك الذكر لتبين للناس ما نزل إليهم ﴾ فبين النبي ( الله عينين فكان بيانه موافقا لبيان محكم التنزيل الذي هو مسطور بين الدفستين مقروء في المحاريب والكتائيب.

(١) أخرجه البخاري (٢٠٠٢) من حديث أبي هريرة (﴿ وَاللَّهُ ﴾ .

## الشرح

#### قال أهل التعطيل:

ظاهر الحديث أن الله يكون سَـمْعَ الإنسـان وبصـره ويده ورجله، فـهل تقولون يا أهل السنة بذلك؟

الجواب: لا نقول بذلك أبدًا.

قائوا: إذن صرفتم الحديث عن ظاهره، ثم تنكرون علينا (بعد ذلك) صرف النصوص الأخرى عن ظاهرها!

نقول: قوله (تعالى) في الحديث القدسي: «ما تقرب إلي عبدي بشيء أحب إلي مما افترضته عليه، ولا يزال عبدي يتقرب إلي بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببته؛ كنت سمعه، الذي يسمع به، وبصره، الذي يبصر به، ويده، التي يبطش بها، ورجله، التي يمشي بها، ولئن سألني؛ لأعطينه، ولئن استعاذ بي؛ لأعيذنه السر ظاهره أن الله (تعالى) يكون قدم الإنسان المحبوب، أو سمع الإنسان المحبوب، أو بصر الإنسان المحبوب، أو بصر الإنسان المحبوب،

#### \* \* \*

## قال المؤلف (رحمه الله)

والجواب: أن هنذا الحديث صحيح رواه البخاري في باب التواضع الثامن والثلاثين من كتاب «الرقاق».

وقد أخذ السلف أهل السنة والجماعة بظاهر الحديث وأجروه على حقيقته. ولكن ما ظاهر هنذا الحديث؟

هل يقــال: إن ظاهــره أن الله (تعــالـن) يكون ســمع الــولـي وبصــره ويده ورجله؟ أو يقال: إن ظاهره أن الله (تعالىٰ) يسدد الولي في سمعه وبصره ويده ورجله بحيث يكون إدراكه وعمله لله وبالله وفي الله؟

# الشرح

الثاني هو الظاهر قطعًا.

فمعنى «كنت سمعه» يعني: أُسدِّد سمعه حتى يكون بالله وفي الله ولله، ومعنى: «كنت بصره»: يعني: أُســدُّد بصره حتى يكــون بصره في الله، ولله، وبالله.

ومعنى «ويده التي يبطش بها»: يعني: أسدُّد بطشــه وعمله بيده حتى يكون لله، وبالله، وفي الله.

ومعنى: «ورجله الــتي يمشي بها»: يعني: أسدِّده في مــشيــه بحيث يكون مشيه لله، وبالله، وفي الله.

إذن، معناه التسديد بلا شك.

ومعنى قولنا: «لله» : المراد به الإخـالاص، فلا يسمع إلا سمعًا يتقرب به إلى الله، ولا يبصر ولا يمشي ولا يبطش إلا كذلك.

ومعنى قولنا: «بالله» المراد هو الاستعانة، فلا يعتد بنفسه ولا يعتمد عليها، وإنما يستعين بالله.

ومعنى قولنا «في الله»: أي: في شرعه ، فلا يتجاوز الشرع، ولا يبتدع في دين الله ما ليس منه، بل يكون عـمله خالصًا مـوافقًا لشريعـة الله على وجه الاستعانة به.

وهنذا هو معنى الحديث قطعًا أن الله يُسلدُّد هنذا الولي على هنذا الوجه فيكون علمه بالله، ولله، وفي الله.

ولا ريب أن القول الأول ليس ظاهر الكلام، بل ولا يقتضيه الكلام لمن تدبر الحديث، فإن في الحديث ما يمنعه من وجهين:

الوجه الاول، أن الله (تعالى) قال: "وما يزال عبدي يتقرب إليّ بالنوافل حتى أحبه، وقال: "ولئن سألني لأعطيته، ولئن استعاذني لأعيذنه". فأثبت عبدًا ومعبودًا ومتقربًا ولمتقربًا إليه، ومحبًا ومحبوبًا، وسائلاً ومسئولاً، ومعطيًا ومعطى، ومستعيدًا ومستعادًا به، ومعينًا ومعادًا.

فسياق الحديث يدل على اثنين متبايسنين كل واحد منهما غير الآخر، وهنذا يمنع أن يكون أحدهما وصفًا في الآخر أو جزءًا من أجزائه.

# الشرح

هنذا الحديث أثبت عبداً ومعبوداً في قوله: «وما يزال عبدي» ولا يتصور عبودية إلا بعابد ومعبود.

وأثبت متقرِّبًا ومتقرَّبًا إليه في قوله: «يتقرب إلي».

وأثبت محبًا ومحبوبًا في قوله: "حتني أحبه".

وأثبت سائلاً ومسؤولاً في قوله: «ولئن سألني».

وأثبت معطيًا ومعطىٰ في قوله: «لأعطينه».

وأثبت مستعيذًا ومستعاذًا في قوله: «ولئن استعاذني».

وأثبت معيذًا ومعاذًا في قوله: «لأعيذنه».

فسياق الحديث يدل على اثنين متبايــنين كل واحد منهما غير الآخر، وهــذا يمنع أن يكون أحدهما وصفًا في الآخر أو جزءًا من أجزائه، فالحديث واضح في دلالته على التباين بين الخالق والمخلوق.

الوجهالثاني: أن سمع الولي وبصره ويده ورجله كلها وأوصاف أو أجزاء في مخلوق حادث بعد أن لم يكن، ولا يمكن لأي عاقل أن يفهم أن الخالق الأول الذي ليس قبله شيء يكون سمعًا وبصرًا ويدًا ورجلاً لمخلوق، بل إن هذا المعنى تشمئز منه النفس أن تتصوره، ويحسر اللسان أن ينطق به ولو على سبيل الفرض والتقدير، فكيف يسوغ أن يقال: إنه ظاهر الحديث القدسي وأنه قد صرف عن هذا الظاهر، سبحانك اللهم وبحمدك لا نحصي ثناءً عليك أنت كما أثنيت على نفسك.

# الشرح

نقول: سمع الإنسان وبصره ويده ورجله كلها أشياء حادثة، ولا يمكن أن يكون الخالق الأول الذي ليس قبله شيء شيئًا حادثًا، فهذا مستحيل غاية الاستحالة، وما كان مستحيلاً فلا يمكن أن يكون ظاهر الحديث، أو ظاهر القرآن؛ لأن المستحيل (على اسمه) ممتنع الوجود، ولا يمكن أن يدل القرآن والسنة على شيء مستحيل، لاسيما ما يتعلق بجناب الرب (عز وجل)!

#### \* \* \*

## قال المؤلف (رحمه الله)

وإذا تبين بطلان القول الأول واستناعه تعين القول الشاني وهو أن الله (تعالى) يسدد هذا الولي في سمعه وبصره وعمله بحيث يكون إدراكه بسمعه وبصره وعمله بحيث يكون إدراكه بسمعه وبصره وعمله بيده ورجله كله لله (تعالى) إخلاصًا، وبالله (تعالى) استعانة، وفي الله (تعالى) شرعًا واتباعًا، فيتم له بذلك كمال الإخلاص والاستعانة والمتابعة وهذا غاية التوفيق.

وهنذا ما فســره به السلف، وهو تفسير مطابق لظاهر اللفظ موافق لحقــيقته

متعين بسياقه، وليس فيه تأويل ولا صرف للكلام عن ظاهره، ولله الحمد والمنة.

# الشرح

دعوىٰ أن ظاهر الحديث: أن الله يكون سمع الولي، ويده ورجله، دعوىٰ باطلة يبطلها ما ذكرنا من وجهين، وإذا بطلت تعين أن يكون معنى الحديث: أن الله يسدده (أي: الولي) في سمعه، وبصره، ويده، ورجله، بحيث يكون سمعه، وبصره، ويده، وبالله.

وهنذا لا شك أنه غاية تامة لكل من أراد الوصول إلى ربه، فما أكثر ما يكون سمعنا لغير الله! فنسمع أشياء، وننصت إليها خوفًا من مخلوق، أو خوفًا من أن يُقال: هنذا الرجل لا يستمع إلى كلام هنذا الواعظ (مثلاً) فحينئذ لا يكون سمعنا لله.

وما أكثر ما يكون سمعنا بغير الله؛ فيفتخر الإنسان ويعتد بنفسه، ولا يلقي بالأ لمعونة الله (تعالى) له، وما أكثر ما يكون سمعنا في غير الله؛ فنسمع الشيء المحرم وتضيع أوقاتنا بذلك.

لكن، إذا سدَّد الله الإنسان، وكان سمعه، وبصره، وبطشه، ومشيه لله، وفي الله، وبالله؛ حصَّل بذلك السعادة والتوفيق.

#### \* \* \*

## المثال الثاني عشر:

قوله (ﷺ) فيما يرويه عن الله (تعالىٰ) أنه قال: «من تقرب مني شبراً تقربت منه ذراعًا، ومن تقرب مني ذراعًا تقربت منه باعًا، ومن أتاني يمشي أتيته هرولة».

وهنذا الحديث صحيح، رواه مسلم في كتاب الذكر والدعاء من حديث أبي ذر (وَلِيُكُ) (١)، وروى نحوه من حديث أبي هريرة أيضًا، وكذلك روى البخاري نحوه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه في كتاب التوحيد الباب الخامس عشر (١).

وهنذا الحديث كغيره من النصوص الدالة على قيام الأفعال الاختيارية بالله (تعالى)، وأنه (سبحانه) فعال لما يريد كما ثبت ذلك في الكتاب والسنة. مثل قوله (تعالى): ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أَجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاع

(١) أخرجه مسلم (٢٦٨٧) من حديث أبي ذر (﴿ وَلَيْكِ) قال: قال رسول الله ﴿ إِلَيْكِ);
«يقول الله عز وجل من جاء بالحسنة فله عشر أمثالها وأزيد ومن جاء بالسيئة فجزاؤه سيئة مثلها أو أغفر ومن تقرب مني شبراً تقربت منه ذراعًا ومن تقرب مني ذراعًا تقربت منه باعًا ومن أثاني يمشي أثبته هرولة ومن لقيني بتراب الأرض خطيئة لا يشرك بي شيئًا لقبته بمثلها مغفرة!.

(٢) أخرجــه البخــاري (٧٤٠٥) ومسلم (٢٦٧٥) من حــديث أبي هريرة (رَائِينِيم) قال: قـــال رسول الله
 (٣) أخرجــه البخــاري (٧٤٠٥) ومسلم (٢٦٧٥) من حــديث أبي هريرة (رَائِينِيم)

\*يقول الله تعالى: أنا عمند ظن عبدي بي وأنا معه إذا ذكرني فإن ذكرني في نفسه ذكرته في نفسي وإن ذكرني في ملأ ذكرته في ملأ خير منهم وإن تقرب إلي شبرًا نقربت إليه ذراعًا وإن تقرب إلي ذراعًا تقربت إليه باعًا وإن أتاني يمشي أتيته هرولة». إِذَا دُعَانَ ﴾ [البقرة: ١٨٦]. وقوله: ﴿ وَجَاءَ رَبُكُ وَالْمَلَكُ صَفًّا صَفًّا ﴾ [الفجر: ٢٢] وقوله: ﴿ هَلَ يَنظُرُونَ إِلاَ أَنْ تَأْتِيهُمُ الْمَلائكَةُ أَوْ يَأْتِي رَبُكُ أَوْ يَأْتِي بِعَضَ آياتَ رَبُكَ ﴾ [الانعام: ١٥٨]. وقوله: ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشُ اسْتُوى ﴾ [طه: ٥].

إلى غير ذلك من الآيات والأحاديث الدالة على قيام الأفعال الاختيارية به (تعالى).

فقوله في هنذا الحديث: تقربت منه وأتيته هرولة من هنذا الباب.

# الشرح

نحن نقول: الله (عز وجل) يفعل فعلاً حقيقيًا، والأدلة كثيرة من القرآن والسنة تدل على أن الله يفعل ما يشاء، فيجيء ويستوي وينزل ويفرح ويضحك ... إلى غير ذلك من أفعاله (سبحانه وتعالى) القائمة به.

فقوله في هنذا الحديث: «تقربت منه» و «أتيته هرولة» من الأفعال الاختبارية.

وقاعدة السلف؛ أن نثبت هذا الفعل على حقيقته، ونقول: إن الله يتقرب من العبد قدر ذراع، وقدر باع، ويأتي هرولة، كما نقول في قول (تعالى): ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ ﴾ أنه (سبحانه وتعالى) يأتي بنفسه للقضاء بين العباد.

. . .

<sup>(</sup>١) متفق عليه، سبق تخريجه،

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٤١٠) ومسلم (١٤١٠) من حديث أبي هويرة (وَتَشِّكُ).

والسلف اأهل السنة والجماعة المجرون هنده النصوص على ظاهرها وحقيقة معناها اللائق بالله (عز وجل) من غير تكييف ولا تمثيل.

# قال شيخ الإسلام ابن تيمية في شرح حديث النزول (ص٤٦٦ جـ٥) من مجموع الفتاوي،

اوأما دنوه نفسه وتقربه من بعض عباده فهذا يثبته من يشبت قيام الأفعال الاختيارية بنفسه، ومجيئه يوم القيامة ونزوله واستواءه على العرش، وهذا مذهب أئمة السلف وأئمة الإسلام المشهورين وأهل الحديث، والنقل عنهم بذلك متواتراً. اهـ

# الشرح

شيخ الإسلام ابن تيمية (رحمه الله) جعل التقرب من باب الأفعال، وقال: إن أهل الحديث والسلف وأئمة الإسلام كلهم يثبتون هنذه الصفة من الصفات الفعلية.

#### \* \* \*

#### قال المؤلف (رحمه الله)

فأي مانع يمنع من القول بأنه يقرب من عبده كيف يشاء مع علوه؟ وأي مانع يمنع من إتيانه كيف يشاء بدون تكييف ولا تمثيل؟ وهمل هنذا إلا من كماله أن يكون فعالاً لما يريد على الوجه الذي به يليق؟ إذن؛ على هنذا التقرير نثبت أن الله (تعالى) يتقرب من العبد قدر ذراع أو قدر باع، وكذلك (أيضًا) نثبت وأن الله (تعالى) يأتي هرولة، وإتيانه (سبحانه وتعالى) ثابت حتى في القرآن، ولم يزد هنذا الحديث على ما في القرآن إلا وصف الإتيان، وأنه يكون هرولة.

فإن قال قائل: كيف هنذه الهرولة؟

نقول: الكيف غير معقول، وهو مجهول، والمعنى معروف، فأثبِت المعنى وانف الكيفية.

#### \* \* \*

## قال المؤلف (رحمه الله)

وذهب بعض الناس إلى أن قوله (تعالى) في هنذا الحديث القدسي: «أتيته هرولة». يراد به سرعة قبسول الله (تعالىن) وإقباله على عبده المتقرب إليه المتوجه بقلبه وجوارحه، وأن مجازاة الله للعامل له أكمل من عمل العامل.

وعلل ما ذهب إليه بأن الله (تعالى) قال في الحديث: "ومن أتاني يمشي" ومن المعلوم أن المتقرب إلى الله (عز وجل) الطالب للوصول إليه لا يتقرب ويطلب الوصول إلى الله (تعالى) بالمشي فقط، بل تارة يكون بالمشي كالسير إلى المساجد ومشاعر الحج والجهاد في سبيل الله ونحوها، وتارة بالركوع والسجود ونحوهما.

وقد ثبت عن النبي ( الله عن النبي ( الله عن الله وهو ساجد »(۱) . «أن أقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد »(۱) .

بل قد يكون التقرب إلى الله (تعالئ) وطلب الوصمول إليه والعبد مضطجع

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٤٨٢) من حديث أبي هريرة (رُواشيء).

على جنبه كما قال الله (تعالى): ﴿ الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَىٰ جَنبِهِ كَسَمَ اللهَ وَيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَىٰ جُنُوبِهِمْ ﴾ [آل عمران: ١٩١].

وقال النبي ( الله العمران بن حصين: «صل قائمًا، فإن لم تستطع فقاعدًا، فإن لم تستطع فعاعدًا، فإن لم تستطع فعلى جنب »(١).

قال: فإذا كان كذلك صار المراد بالحديث بيان مجازاة الله (تعالى) العبد على عمله، وأن من صدق في الإقبال على ربه وإن كان بطيئًا جازاه الله (تعالى) بأكمل من عمله وأفضل. وصار هذا هو ظاهر اللفظ بالقرينة الشرعية المفهومة من سياقه.

وإذا كان هنذا ظاهر اللفظ بالقرينة الشرعية، لم يكن تفسيره به خروجًا به عن ظاهره ولا تأويلاً كتأويل أهل التعطيل، فلا يكون حجة لهم على أهل السنة ولله الحمد.

# الشرح

المعنى الثناني، قالوا: إن الحديث ليس ظاهره أن الله (تعالى) ياتي ويقرب بدليل أن الإنسان الذي يتعبد لله قد يمشي لله في تعبده، كالطسواف، والسعي (مثلاً)، وقد يكون التعبد بالاستقرار والسكون، مثل: السجود والركوع، كما قال (عليه الركع حتى تطمئن راكعًا الله، فهنذا الذي ركع أو سجد تقرب إلى الله، وقد قال (عليه): "أقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد".

فليس ظاهر الحديث الإتيان الفعلي، وإنما المراد به الإتيان المعنوي، وهو الإقبال على الله (عز وجل) بالقلب والجوارح، وعلى هندا فلا يكون فيه التأويل الذي ذهب إليه أهل التعطيل.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١١١٧) من حديث عمران بن حصين (رُوانَيْك).

<sup>(</sup>٢) أخرج البخاري (٧٥٧) ومسلم (٣٩٧) من حديث أبي هريرة (وَلَيْقَيْك).

وما ذهب إليه هنذا القائل له حظ من النظر لكن القول الأول أظهر وأسلم وأليق بمذهب السلف.

ويجاب عما جعله قرينة من كون التقرب إلى الله (تعالى) وطلب الوصول إليه لا يختص بالمشي بأن الحديث خرج مخرج المثال لا الحصر فيكون المعنى: من أتاني يمشي في عبادة تفتقر إلى المشي لتوقفها عليه بكونه وسيلة لها كالمشي إلى المساجد للصلاة أو من ماهيتها كالطواف والسعى. والله (تعالى) أعلم.

# الشرح

ولهنذا قلنا: إن تفسير الحديث بهنذا المعنى لا يخرج عن مذهب أهل السنة والجماعة، ففيه قولان، لكنَّ ظاهر الحديث المشى والهرولة.

والقاعدة عند أهل السنة؛ أن الظاهر إذا كان غير مستحيل بالنسبة إلى الله وجب حمله على الظاهر، وليس بمستحيل أن يمشى الله أو يأتي هرولة.

## المثال الثالث عشر:

قوله (تعالى): ﴿ أَو لَمْ يروا أَنَّا خَلَقْنَا لَهُم مَّمَّا عَمِلْتُ أَيْدِينَا أَنْعَامًا ﴾ [يس: ٧١].

والجواب؛ أن يقال: ما هو ظاهر هنذه الآية وحقيقتها حتى يقال إنها صرفت عنه؟

هل يقال: إن ظاهرها أن الله (تعالى) خلق الأنعام بيده كما خلق آدم بيده؟ أو يقال: إن ظاهرها أن الله (تعالى) خلق الأنعام كما خلق غيرها ولم يخلقها بيده لكن إضافة العمل إلى اليد والمراد صاحبها معروف في اللغة العربية التى نزل بها القرآن الكريم.

# الشرح

قال أهل التعطيل: إنكم يا أهل السنة صرفتم هنذه الآية عن ظاهرها، فإذا سوغتم لأنفسكم أن تصرفوا هنذا الآية عن ظاهرها، فلماذا تنكرون علينا صرف الآيات الأخرى عن ظاهرها؟!

قلنا لهم: ما ظاهرها؟

قالوا: ظاهرها أن الله (تعالى) خلق الأنعام بيده كما خلق آدم بيده؛ لأنه قال: ﴿ مُمَّا عَمِلَتُ أَيْدِينَا أَنْعَامًا ﴾ فهو كقوله: ﴿ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيُ ﴾ [ص: ٧٥].

ونحن نقول: ليس هنذا هو ظاهر الآية(١).

<sup>(</sup>١) قال شيخ الإسلام في الرسالة التدمرية و ص(٥١):

#### أما القول الأول فليس هو ظاهر اللفظ لوجهين:

أحدهما: أن اللفظ لا يقتضيه؛ بمقتضى اللسان العربي الذي نزل به القرآن، ألا ترى إلى قوله (تعالى): ﴿ وَمَا أَصَابِكُمْ مَن مُصِيبَةً فَبِمَا كُسَبِّتْ أَيَّديكُمْ ﴾ [الشوري: ٣٠]، وقوله: ﴿ ظهر الفساد في البر والبحر بما كسبت أيَّدي النَّاس ليذيقهم بعض الَّذي عملوا لعلهم يرجعون ﴾ [الروم: ٤١]، وقوله: ﴿ ذلك بما قَدُّمت أيديكم ﴾ [آل عمران: ١٨٢].

فإن المراد ما كسبه الإنسان نفسه وما قدمه وإن عمله بغير يده بخلاف ما إذا قال: عملته بيدي كما في قوله (تعالىن): ﴿ فُويِل لَلَّذِين يَكْتَبُونَ الْكَتَابِ بِأَيْدِيهِمْ ثم يقولون هذا من عند الله ﴾ [البقرة: ٧٩]. فإنه يدل على مباشرة الشيء باليد.

الفرق بين الصيغتين ظاهر، تقول: عملته بيدي، وهنذا يقتضى مباشرته

باليد .

<sup>∞</sup> ومما يشبسه هذا القمول : أن يجعل اللفظ نظيرًا لما ليس مثله كما قيل في قموله ﴿ما منعك أن تسجد لما خلقت بيدي﴾ فقيل هو مثل قوله: ﴿أو لم يروا أنا خلقنا لهم مما عملت أيدينا أنعاما﴾ فهذا ليس مثل هذا ، لانه هنا أضاف الفعل إلى الايدي، فصار شبيها بفوله: ﴿بما كـــبت أيديهم﴾ وهنا أضاف الفعل إليه فقال: ﴿لما خلقت﴾ ثم قال: ﴿بيدى﴾

وأيضا فإنه هنا ذكر نفسه المقدسة بصيغة المفرد وفي البدين ذكر لفظ التثنية كما في قوله ﴿بِلِّ يداه مبسوطتان﴾ وهناك أضاف الأيدي إلى صيغة الجمع فصار كقوله: ﴿تجرى بأعيننا﴾.

وهذا في الجمع نظير قوله: ﴿بِيـده الملك﴾، و﴿بيده الحبر﴾ في المفرد فالله سيـحانه وتعالى يذكر نفسه تارة بصيغة المفسرد مظهرًا أو مضمرا وثارة بصيغة الجمع كقوله: ﴿إِنَّا فَتَحَنَّا لَكَ فَتَحَّا مبينا﴾ وأمثال ذلك ولا يذكر نفسه بصيغة التثنية قط، لأن صيغة الجمع تقتضي التعظيم الذي يستحقه وربما تدل على معانى أسمائه

وأما صيغة التثنية فتدل على العدد المحصور وهو مقدس عن ذلك، فلو قال ما منعك أن تسجد لما خلقت يدي لكان كقوله: ﴿مُمَا عَمَلُتُ أَيْدِينًا﴾ وهو نظير قوله: ﴿بَيْدُهُ الْمُلْكُ﴾ و ﴿بَيْدُهُ الْحَيْرِ﴾ ولو قال خلقت بيدى بصيغة الإفراد لكان مفارقًا له، فكيف إذا قال خلقت بيدي بصيغة التثنية.

لكن قوله (تعالى): ﴿ فَبِمَا كَسَبَتُ أَيْدِيكُمْ ﴾ وما أشبه ذلك، لا يدل على أن المراد مباشرته باليد، فأعمال الناس تكون باليد والرجل والعين والأذن وغير ذلك من الجوراح.

فقوله (تعالى): ﴿ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ ﴾، وقوله: ﴿ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ ﴾، وقوله: ﴿ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ ﴾، المراد: بما قدمتم، سواء عملتموه باليد أو بالرجل أو بالأذن أو بالعين أو بالأنف أو بالفم أو بالرأس أو بالصدر أو بالظهر، وهنكذا،

مثال على عمل اليد: البطش والاعتداء على شخص بالضرب.

مثال على عمل الرجل: المشى إلى الأشياء المحرمة أو الركل بالرجل.

مثال على عمل العين: النظر المحرم.

مثال على عمل الأذن: السماع المحرم.

مثال على عمل اللسان: الكلام المحرم.

مثال على عمل الأنف: أن يشم الرائحة الطيبة من امرأة لا تحل له.

فالعمل لا يختص باليد.

وإنما المراد من قوله: ﴿ ذَلِكُ بِمَا قُدَّمَتُ أَيْدِيكُمْ ﴾، وقوله: ﴿ فَبِمَا كُسَبَتُ أَيْدِيكُمْ ﴾، المراد: ما كسبوا سواء عن طريق الرجل أو غير ذلك.

فهنسذه الصيغة لا تمدل على مباشرة الشيء بالميد خاصة، بل قمد يُراد بها الإنسان نفسه.

فإذا قال قائل؛ إذا كان المراد بها الإنسان نفسه، فلماذا أضيفت إلى اليد؟

نقول، لأن غالب الأعمال التي يزاولها الإنسان تكون باليد، فالكتابة باليد، والربط باليد، والفك باليد، والصناعة باليد، والأكل باليد، وغير ذلك من

الأعمال؛ ولهذا أضيفت الأعمال إليها بناء على الغالب والكثرة، والتقييد بالأغلب والأكثر لا يدل على التخصيص.

وقوله (تعالى): ﴿ مَمَّا عَمِلَتُ أَيْدِينَا أَنْعَامًا ﴾، المراد أن هذه الانعام خلقها الله، وليس المراد أنه خلقها بيده، فلو قال: ﴿ مُمَّا عَمِلَتُ أَيْدِينًا ﴾ فهو كقوله: ﴿ وَنُسْقِيهُ مِمًّا خَلَقْنَا خَلَقْنَا فَهُو كَقُولُه: ﴿ وَنُسْقِيهُ مِمًّا خَلَقْنَا أَيْدِينًا ﴾ فهو كقوله: ﴿ وَنُسْقِيهُ مِمًّا خَلَقْنَا أَنْعَامًا وَأَنَاسِي كَثِيرًا ﴾ [الفرقان: ٩٤].

## \* \* \*

#### قال المؤلف (رحمه الله)

الثناني: أنه لو كان المراد أن الله (تعالى) خلق هنذه الأتعام بيده لكان لفظ الآية: خلقنا لهم بأيدينا أنعامًا.

كما قال الله (تعالى) في آدم: ﴿ مَا مَنْعَكَ أَنْ تَسْجُدُ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَيُ ﴾ [ص: ٧٥]؛ لأن القرآن نزل بالبيان لا بالتعمية؛ لقوله (تعالى): ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكَتَابَ تَبْيَانًا لَكُلّ شَيْءٍ ﴾ [النحل: ٨٩].

# الشرح

لو كان المراد بقوله: ﴿ مَمَّا عَمِلَتُ أَيْدِينًا ﴾ أي: مما خلقناه بأيدينا، لقال: «مَا عملنا بأيدينا» كقوله في آدم يخاطب إبليس: ﴿ مَا مَنْعَكُ أَنْ تَسُجُدُ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيَّ ﴾.

وحينئذ نقول: نحن لم نخرج الآية عن ظاهرها.

وإذا ظهر بطلان القول الأول تعين أن يكون الصواب هو القول الشاني وهو: أن ظاهر اللفظ أن الله (تعالى) خلق الأنعام كما خلق غيرها ولم يخلقها بيده لكن إضافة العمل إلى اليد كإضافته إلى النفس بمقتضى اللغة العربية، بخلاف ما إذا أضيف إلى النفس وعدي بالباء إلى اليد، فتنبه للفرق فإن التنبه للفروق بين المتشابهات من أجود أنواع العلم، وبه يزول كثير من الإشكالات.

## الشرح

نقول: إن أهل السنة والجماعة لم يخرجوا هنذه الآية عن ظاهر لفظها، وحينئذ فلا يكون فيها حجة لأهل التعطيل على أهل السنة.

وإذا كان مدخول الباء هو آلة الفعل عُدِّي بالباء، كقولـك: كتبت بيدي، قطعته بالسكين، وما أشبه ذلك، أما إذا لم يكن آلة الفعل فإنه لا يُعدَّىٰ بالباء.

#### المثال الرابع عشر:

قوله (تعالىٰ): ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُو نَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّهَ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ ﴾ [الفتح: ١٠].

## الشرح

قال أهل التعطيل: إن ظاهر لفظ هنذه الآية أن المبايعة وقعت من المؤمنين لله (سبحانه وتعالى) مباشرة، وأن يد الله نفسه كانت فوق أيديهم عند المبايعة.

هندا هو ظاهر اللفظ (عندهم) لأجل أن يلزمونا به، ونحن لا نلتزم بهنذا، وإنما نقول: إن المؤمنين بايعوا الرسول (عليه).

فإن قالوا، صرفتم الآية عن ظاهرها، فلماذا تشنعون علينا إذا صرفنا الآيات عن ظاهرها، وأنتم تصرفون الآيات عن ظاهرها؟!

#### \* \* \*

#### قال الولف (رحمه الله)

والجواب؛ أن يقال: هنذه الآية تضمنت جملتين:

الجملة الأولى، قوله (تعالى): ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّه ﴾ [الفتح: ١٠].

وقد أخمد السلف "أهل السنة" بظاهرها وحقيقتها، وهي صريحة في أن الصحابة رضي الله عنهم كانوا ببايعون النبي ( الله عنه كما في قوله (تعالى ) : ﴿ لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ ﴾ [الفتح: ١٨].

## الشرح

قوله (تعالى): ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ ﴾، وقوله: ﴿لَقَدْ رَضِي اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ ﴾ [الفتح: ١٨]، فالمبايعة حقيقية ومباشرة للرسول (ﷺ)، وهنذا أمر لا يُنكر.

#### \* \* \*

#### قال المؤلف (رحمه الله)

ولا يمكن لأحد أن يفهم من قوله (تعالى): ﴿ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّهَ ﴾ [الفتح: ١٠] أنهم يبايعون الله نـفسـه، ولا أن يدعي أن ذلك ظاهر اللفظ لمنافـاته لأول الآية والواقع استحالته في حق الله (تعالى).

## الشرح

#### ذكرت ثلاثة تعليلات،

أولاً؛ أنه مناف لأول الآية، وهي قوله: ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ ﴾، والبيعة بيعة واحدة وقعت للرسول، وليست لله (عز وجل).

ثانيًا؛ لمنافاته للواقع؛ لأن الصحابة إنما يبايعون الرسول، ولم يفهم أحد أن الله (عز وجل) مدَّ يده إليهم ليبايعهم.

ثالث، استحالت على الله (عز وجل)؛ لأننا لو قلنا: إنهم يبايعون الله حقيقة لزم أحد أمرين: إما أن يرتفعوا إلى الله كما قال (تعالى) في عيسى ﴿ وَرَافِعُكَ إِلَيْ ﴾ [آل عمران: ٥٥]، وإما أن الله (تعالى) ينزل إليهم، وكلا الأمرين مستحيل!!

وبهنذا عُرف أنه ليس ظاهر الآية كما زعم هنؤلاء، وكل هنذه الآيات وأمثالها إنما يأتي بها هنؤلاء لإلزام أهل السنة والجماعة بأحد أمرين: إما أن يأولوا هنذه النصوص، وإما أن يداهنوا ويسكتوا عن هنولاء الذين أولوا النصوص وصرفوها عن ظاهرها.

#### \* \* \*

#### قال المؤلف (رحمه الله)

وإنما جعل الله (تعالى) مبايعة الرسول (ﷺ) مبايعة له؛ لأنه رسوله وقد بايع الصحابة على الجهاد في سبيل الله (تعالى)، ومبايعة الرسول على الجهاد في سبيل من أرسله مبايعة لمن أرسله؛ لأنه رسوله المبلغ عنه.

كما أن طاعة الرسول طاعة لمن أرسله لقوله (تعالى): ﴿ مَن يُطِعِ الرَّسُولُ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ ﴾ [النساء: ٨٠].

# الشرح

لو أن ملكًا من الملوك أرسل أناسًا إلى البلدان ليبايعوا عنه، فإن هنؤلاء الرسل الذين بايعوا أهل البلدان، إنما بايعوا لهنذا الملك، والناس الذين بايعوهم إنما بايعوا الملك، فالمبايعة المباشرة لرسله، ولكن حقيقتها للملك.

فه ولاء الذين بايعوا الرسول ( على الله على مبايعة الله (عز وجل)؛ لأن الله (سبحانه وتعالى) أمره أن يبايعهم أو أقره على ذلك، فصارت مبايعتهم للرسول مبايعة الله (تعالى)، ولا تدل الآية (أبدًا) على أنهم بايعوا الله مباشرة، لما سبق من الوجوه الثلاثة.

## قال المؤلف (رحمه الله)

وفي إضافة مبايعتهم الرسول (ﷺ) إلى الله (تعالى) من تشريف النبي (يَقَالِيُّ) وتأييده وتوكيد هنذه المبايعة وعظمها ورفع شأن المبايعين ما هو ظاهر لا يخفى على أحد.

## الشرح

#### في هذه الإضافة عدة فوائد،

أولاً، تشريف النبي (ﷺ) ووجه ذلك أن الله جعل مبايعته (أي: مبايعة الرسول) مبايعة لله، فهو (عليه الصلاة والسلام) كالنائب عن الله (عز وجل)، وهلذا لا شك أنه تشريف كإضافة العبودية الخاصة في مثل قوله (تعالى): ﴿ تَبَارَكَ الَّذِي نَزُّلَ الْفُرْقَانَ عَلَىٰ عَبْده ﴾ [الفرقان: ١].

ثانيًا: توكيد المبايعة وعظمها؛ لأنها وقعت لله (عز وجل) ومعلوم أن المبايعة لله تقتضى توكيد الوفاء بها.

ثالثًا، رفع شأن المبايعين، وتشريف لهم.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

الجملة الثانية: قوله (تعالى): ﴿ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ ﴾ [الفتح: ١٠]. وهنذه أيضًا على ظاهرها وحقيقتها، فإن يد الله (تعالى) فوق أيدي المبايعين؛ لأن يده من صفاته وهو سبحانه فوقهم على عرشه، فكانت يده فوق أيديهم. وهنذا ظاهر اللفظ وحقيقته وهو لتوكيد كون مبايعة النبي ( عَلَيْ الله ) مبايعة الله (عز وجل)،

ولا يلزم منها أن تكون يد الله جل وعلا مباشرة لأيديهم، ألا تسرى أنه يقال: السماء فوقنا مع أنها مباينة لنا بعيدة عنا. فيد الله (عز وجل) فوق أيدي المبايعين لرسوله (عَلَيْهُ) مع مباينته (تعالى) لخلقه وعلوه عليهم.

## الشرح

احتج من يقول بوحدة الوجود أو بالاتحاد بقوله (تعالى): ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَاكُ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّهِ ﴾، فقالوا: الرسول هو: الله.

وبقوله: ﴿ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ ﴾ قالوا: الذي فوق أيديهم هي يد الرسول، وحينئذ يكون الرسول (ﷺ) هو الله (عز وجل).

نسأل الله العفو والعافية.



### قال المؤلف (رحمه الله)

## المثال الخامس عشر؛ قوله (تعالى) في الحديث القدسي: «يا ابن آدم، مرضت فلم تعدني». الحديث.

وهنذا الحديث رواه مسلم في باب فضل عيادة المريض من كتاب البر والصلة والآداب رقم ٤٣ ص ١٩٩٠ ترتيب محمد فؤاد عبد الباقي (١٠٠٠)، رواه مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله (علل): "إن الله (تعالى) يقول يوم القيامة: يا ابن آدم مرضت فلم تعدني، قال: يا رب! كيف أعودك وأنت رب العالمين؟! قال: أما علمت أن عبدي فلانًا مرض فلم تعده، أما علمت أنك لو عدته لوجدتني عنده، يا ابن آدم، استطعمتك فلم تطعمني، قال: يا رب! وكيف أطعمك وأنت رب العالمين؟! قال: أما علمت أنه استطعمك عبدي فلان فلم تطعمه، أما علمت أنك لو أطعمته لوجدت ذلك عندي، يا ابن آدم، استسقيتك فلم تسقني، قال: يا رب! كيف أسقيك وأنت رب العالمين؟ قال: استسقاك عبدي فلان فلم نسقني، قال: يا رب! كيف أسقيك وأنت رب العالمين؟ قال: استسقاك عبدي فلان فلم نسقني، قال: يا رب! كيف أسقيك وأنت رب العالمين؟ قال: استسقاك عبدي

## الشرح

قال أهل التعطيل: إن ظاهر هنذا الحديث أن الله يمرض، وأنه يحتاج إلى الطعام والشراب، فهل أنتم يا أهل السنة تقولون بهنذا الظاهر؟!

الجواب، لا نقول إن هنذا هو ظاهر الحديث، لكن أهل التعطيل يقولون: إن هنذا هو ظاهر الحديث من أجل إلزامنا بالتأويل، ونحن نقول: هنذا الحديث

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم رقم (٢٥٦٩)

فيه فوائد عظيمة:

أولاً: قوله (تعالى:): "يا ابن آدم! مرضت فلم تعدني، قال: يا رب! كيف أعودك وأنت رب العالمين؟! ولم يقل العبد: كيف تمرض وأنت رب العالمين؟! وهنذا من الأدب؛ لأن المرض ليس من شأن العائد، وإنما العائد شأنه العيادة، فلهنذا قال: كيف أعودك وأنت رب العالمين؟! يعني: أنت لست بحاجة إلى فعلى هنذا، فهو يدافع عن فعله هو، وعمًا يمكن أن يكون تقصيرًا منه.

وكذلك قوله: «كيف أطعمك وأنت رب العالمين؟!، كيف أسقيك وأنت رب العالمين؟!» دافع فيه عن فعل نفسه.

وقد يقال: إنه عَدَلَ عن قوله: كيف تمرض؟ كيف تحتاج إلى الطعام؟ كيف تحتاج إلى الشراب؟ لأن هذا أمر معلوم أنه مستحيل على الله (عز وجل)، لكن العيادة والإطعام والسقي غير مستحيل، بالنسبة لفعل الفاعل، فلذا دافع عنه.

ثانيا: قوله (تعالى) في المرض: "لو عدته؛ لوجدتني عنده" وقوله في الإطعام: "لو سقيته؛ الإطعام: "ولو أطعمته؛ لوجدت ذلك عندي" وقوله في السقي: "لو سقيته؛ لوجدت ذلك عندي" فرَّق بينهم؛ لأن المريض يكون في حال ضعف وانكسار، والله (سبحانه وتعالى) عند المنكسرة قلوبهم والضعفاء؛ فلهذا كان الله (تعالى) عند المريض، وأما الطعام والشراب فإنهما إنفاق، والإنفاق يجده الإنسان عند الله (عز وجل)، قال (تعالى): ﴿ مَثَلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُوالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ كَمَثْلِ حَبَةً ﴿ وَجِلِ)، قال (تعالى): ﴿ مَثَلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُوالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ كَمَثْلِ حَبَةً ﴿ وَجِلُ اللهِ كَمَثْلِ حَبَةً ﴿ وَالبقرة: ٢٦١] ونعود إلى الرد على هنؤ لاء فنقول:

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

والجواب: أن السلف أخذوا بهذا الحديث ولم يصرفوه عن ظاهره بتحريف يتخبطون فيه بأهوائهم، وإنما فسروه بما فسره به المتكلم به.

فقوله (تعالى) في الحديث القدسي: «مرضت واستطعمتك واستسقيتك» بينه الله (تعالى) بنفسه حيث قال: «أما علمت أن عبدي فلان مرض، وأنه استطعمك عبدى فلان. واستسقاك عبدى فلان».

وهو صريح في أن المراد به مرض عبد من عباد الله، واستطعام عبد من عباد الله، واستسقاء عبد من عباد الله، والذي فسره بذلك هو الله المتكلم به وهو أعلم بمراده (۱)، فإذا فسرنا المرض المضاف إلى الله والاستطعام المضاف إليه والاستسقاء المضاف إليه، بمرض العبد واستطعامه واستسقائه لم يكن في ذلك صرف الكلام عن ظاهره؛ لأن ذلك تفسير المتكلم به فهو كما لو تكلم بهذا المعنى ابتداءً.

وإنما أضاف الله ذلك إلى نفسه أولاً للنرغيب والحث كقوله (تعالى): ﴿ مَن ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللَّهَ ﴾ [البقرة: ٢٤٥].

## الشرح

الذي يتصدق على الفقير، لا يـقرض الله، لكن الله سمًّا، إقـراضًا له من باب الترغيب والحث، وبيان أن هنذا الإنفاق لابد أن يُثاب عليه كالمقرض لابد أن

#### (١) يقولشيخ الإسلام في والتدمرية ، ص (٥١)؛

وهذا صريح في أن الله سبحانه لم يمرض ولم يجع ولكن مرض عبده، وجاع عبده فجعل جوعه جوعه ومرضه موضه مفسرًا ذلك بأنك لو أطعمته لوجدت ذلك عندي ولو عدته لوجدتني عنده، فلم يبق في الحديث لفظ يحتاج إلى تأويل.

يُوفئ ماله.

وإذا قلنا: إن المراد بقوله: "مرضت" أي: مرض عبدي، و "استطعمتك" أي: استطعمك عبدي، فلا نكون بذلك أي: استسقاك عبدي، فلا نكون بذلك أولنا الحديث؛ لأنه هنكذا فسره من تكلم به، فكأنما قاله ابتداءً.

#### \* \* \*

وهنذا الحديث من أكبر الحجج الدامغة لأهل التأويل الذين يحرفون نصوص الصفات عن ظاهرها بلا دليل من كتاب الله (تعالى) ولا من سنة رسوله (ﷺ)، وإنما يحرفونها بشبه باطلة هم فيها متناقضون مضطربون.

إذ لو كان المراد خلاف ظاهرها كما يقولون لبينه الله (تعالى) ورسوله، ولو كان ظاهرها ممتنعًا على الله كما زعموا لسبينه الله ورسوله كما في هنذا الحديث. ولو كان ظاهرها اللائق بالله ممتنعًا على الله لكان في الكتاب والسنة من وصف الله (تعالى) بما يمتنع عليه ما لا يحصى إلا بكلفة، وهنذا من أكبر المحال.

هسلما الحديث دليل دامغ وحجة ظاهرة على هسؤلاء المحرفين لنصوص الكتاب والسنة في باب الصفات؛ لأننا نقول: لو كان المراد خلاف ظاهرها لبينه الله، كما بينه في هنذا الحديث، فهسلما الحديث لما كان مراده غير ظاهره بينه الله (عز وجل) ولو كان ظاهره ممتنعًا على الله (كما زعموا) لبينه الله ورسوله، كما في هنذا الحديث.

مثال: قالوا: يمتنع أن يكون لله يد حقيقية.

نقول، لو كان هذا ممتنعًا لبينه الله؛ لئلا نعستقد فيه ما هو ممتنع، ولكان في الكتاب والسنة من وصف الله بما يمتنع عليه ما لا يحصى إلا بكلفة؛ لأن الصفات التي في الكتاب والسنة كثيرة، فإذا قلنا: إن ظاهرها ممتنع صار في الكتاب والسنة

مما يمتنع على الله الشيء الكثير.

فتقول(مثلا): الاستواء بالمعنى الحقيقي ممتنع، واليد بمعناها الحقيقي ممتنعة، والوجه ممتنع، والرضا ممتنع، وهنكذا بقية الصفات.

إذن، في الكتاب والسنة من ذكر ما هو ممتنع على الله ونسب إليه كشير، وهـٰــــذا بلا شــك ظاهر البطلان، وكــل من تأمله يــعلم أنه باطل، ومــن أبطل الباطل.

#### \* \* \*

## قال المؤلف (رحمه الله)

ولنكتف بهنذا القدر من الأمثلة لتكون نبراسًا لغيرها، وإلا فالقاعدة عند أهل السنة والجماعة معروفة، وهي:

"إجراء آيات الصفات وأحاديثها على ظاهرها من غير تحريف ولا تعطيل ولا تكييف ولا تمثيل".

وقد تقدم الكلام على هنذا مستوفئ في قواعد نصوص الصفات. والحمد لله رب العالمين.

# المخاتمة





إذا قال قائل قد عرفنا بطلان مذهب أهل التأويل في باب الصفات، ومن المعلوم أن الأشاعرة من أهل التأويل، لأكثر الصفات فكيف يكون مذهبهم باطلاً وقد قيل: إنهم يمثلون اليوم خمسة وتسعين بالمائة من المسلمين؟!

# الشرح

بعض الناس كتب كتابًا عن مذهب الأشاعرة ذكر فيه أنه من مذهب أهل السنة والجماعة، وأن أهل السنة والجماعة ينقسمون إلى قسمين: مفوضة ومأولة: فالمفوضة الذين يقولون: الله أعلم بما أراد، ويسكتون.

والماولة: هم الذين يحرفون النصوص، ومنهم الأشاعرة الذين يمثلون اليوم خمسة وتسعين بالمائة من المسلمين.

وهذا يعني أنه ما بقي على مذهب السلف (الآن) إلا خـمسة بالمائة فقط، والباقون كلهم أشاعـرة!! وهذا الكلام (في الحقيقة) ليس بصحيح، كـما سيأتي (إن شاء الله تعالى).

#### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

وكيف يكون باطلاً وقدوتهم في ذلك أبو الحسن الأشعري؟ وكيف يكون باطلاً وفيهم فلان وفلان من العلماء المعروفين بالنصيحة لله ولكتابه ولرسوله ولائمة المسلمين وعامتهم؟

## الشرح

#### وبهذا صارت الأسئلة ثلاثة:

الأول: كيف نقول: إن الأشاعرة مذهبهم باطل، وهم يمثلون (الآن) خمسة وتسعين بالمائة؟

الثاني: كيف نقول: إن مذهبهم باطل، وقدوتهم أبو الحسن الأشعري؟ الثالث: كيف نقول: إن مذهبهم باطل، وفيهم فلان وفلان من العلماء المعروفين بالصدق والإخلاص، ونفع المسلمين، كـ «النووي» (رحمه الله)؟

ولا شك أن الرجل عالم مخلص نفع الله بعلمه، وما أكثر الذين يعتبرون قوله، وينقلون عنه، ويحتجون به، وهو جدير بذلك (رحمه الله) ولكنه مع هنذا أخطأ في باب الصفات (رحمه الله وعفا عنه).

قالها: كيف نقول: إن الأشاعرة مذهبهم باطل، وفيهم مثل هذا الرجل؟ والجواب: أن الواجب أن نحتج بالحق على الرجل، وليس بالرجل على الحق.

#### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

قلنا: الجواب عن السؤال الأول: أننا لا نسلم أن تكون نسبة الأشاعرة بهنذا القدر بالنسبة لسائر فرق المسلمين، فإن هنذه دعوى تحتاج إلى إثبات عن طريق الإحصاء الدقيق.

ثم لو سلمنا أنهم بهنذا القدر أو أكثر فإنه لا يقتضي عصمتهم من الخطأ؛ لأن العصمة في إجماع المسلمين لا في الأكثر. ثم نقول: إن إجماع المسلمين قديمًا ثابت على خلاف ما كان عليه أهل التأويل، فإن السلف الصالح من صدر هنذه الأمة "وهم الصحابة" الذين هم خير القرون والتابعون لهم بإحسان وأئمة الهدئ من بعدهم كانوا مجمعين على إثبات ما أثبته الله لنفسه أو أثبته له رسوله من الأسماء والصفات، وإجراء النصوص على ظاهرها اللائق بالله (تعالى) من غير تحريف ولا تعطيل ولا تكييف ولا تمثيل.

وهم خير القرون بنص الرسول ( الله )، وإجماعهم حجة ملزمة؛ لأنه مقتضى الكتاب والسنة، وقد سبق نقل الإجماع عنهم في القاعدة الرابعة من قواعد نصوص الصفات.

## الشرح

## الجواب عن هنذا السؤال من ثلاثة أوجه:

أولاً؛ لا نسلم أن تكون نسبة الأشاعرة خمسة وتسعين بالمائة من المسلمين؛ وذلك لأنه لم تُجر إحصائية حتى نقول ذلك.

ثانياً؛ لو سلمنا (جدلاً) أنهم بهذا القدر في هذا الوقت المعاصر، فذلك لا يقتضي عصمتهم من الخطأ؛ لأن العصمة في الإجماع، أما قول الأكثر فقد يكون خطأ، ويكون قول الأقل هو الصواب كما في هذه المسألة.

ولا شك أن الأشاعرة، ولو كانوا خمسة وتسعين بالمائة، فإن قولهم ليس بصواب، وقول البقية هو الموافق لمذهب السلف.

ثالثا: إذا كانوا (اليوم كما تزعمون) خمسة وتسعين بالمائة ، فإنهم في صدر سلف الأمة ليسوا بشيء؛ لأن سلف الأمة مجمعون على خلاف مذهب الأشاعرة، وإجماع السلف الصالح حجة ملزمة، فكان على الأشاعرة وغيرهم من خالفوا هنذا المذهب أن يرجعوا إلى ما كان عليه الصحابة والتابعون ومن

تبعهم بإحسان من أئمة الهدى.

#### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

والجواب عن السؤال الثاني: أن أبا الحسن الأشعري وغيره من أئمة المسلمين لا يدعون لأنفسهم العصمة من الخطأ، بل لم ينالوا الإمامة في الدين إلا حين عرفوا قدر أنفسهم ونزلوها منزلتها وكان في قلوبهم من تعظيم الكتاب والسنة ما استحقوا به أن يكونوا أئمة، قال الله (تعالى): ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمُ صَبَرُوا وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يُوقّئُونَ ﴾ [السجدة: ٢٤].

وقال عن إبراهيم: ﴿إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لَلَهِ حَنِيفًا وَلَمْ يَكُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ \* شَاكِرًا لِأَنْعُمِهِ اجْتَبَاهُ وَهَدَاهُ إِلَىٰ صِرَاطٍ مِّسْتَقَيْمٍ ﴾ [النحل: ١٢٠].

ثم إن هؤلاء المتأخرين الذين ينتسبون إليه لم يقتدوا به الاقتداء الذي ينبغي أن يكونوا عليه، وذلك أن أبا الحسن كان له مراحل ثلاث في العقيدة.

# الشرح

حاصل هذا الوجه أن نقول: ليسوا من أهل السنة، وإن انتسبوا لأبي الحسن الأشعري؛ لأن أبا الحسن الأشعري، وغيره من الأثمة، لا يدَّعون لأنفسهم العصمة، وهم (أيضًا) ليسوا بمعصومين.

بل لو ادعى أحد العصمة لنفسه؛ لكان ادعاؤه العصمة هو أول خطأ أخطأه؛ لأنه لا يكون معصومًا من الخطأ (أبدًا) إلا من عصمه الله (تعالئ) من الرسل، أما غيرهم، فكلهم معرضون للخطأ.

نقول: حتى وإن كانوا أتباع أبي الحسن الأشعري، فلا مانع أن نقول: إنهم

مخطئون، وهو (أيضًا) مخطئ، وليس هو معصومًا، ولا يدَّعي العصمة فيما يقول، وما كان إمامًا إلا حين عرف قدر نفسه، وصار متبعًا للكتاب والسنة، ومن عرف قدر نفسه عرف الناس قدره، فإذا عرف الإنسان قدر نفسه، وأنه غير معصوم، وأنه كغيره من البشر يخطئ ويصيب؛ حينئذ يعرف الناس قدره.

ونقول (أيضًا)، هنؤلاء الذين يدَّعون أنهم أتباع لأبي الحسن الأشعري، لم يتبعوه حقيقة الاتباع، ولا اتبعوه الاتباع الحسن؛ لأن أبا الحسن الأشعري كان له ثلاث مراحل في عمره: كان معتزليًا، ثم بين المعتزلة والسنة، ثم صار سنيًا، وأتباعه اتبعوه في وسط أمره، ومقتضى الاتباع الحسن أن يتبعوه في آخر أمره؛ لأن هنذا هو الذي استقر عليه.

#### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

#### المرحلة الأولى: مرحلة الاعتزال:

اعتنق مذهب المعتزلة أربعين عامًا يقرره ويناظر عليه، ثم رجع عنه وصرح بتضليل المعتزلة وبالغ في الرد عليهم.

#### المرحلة الثانية: مرحلة بين الاعتزال المحض والسنة المحضة.

سلك فيها طريق أبي محمد عبد الله بن سعيد بن كُلاَّب (١).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية (ص٤٧١) من المجلد السادس عشر من

وكان الإِّمام أحمد أشد الناس على عبد الله بن سعيد وأصحابه.

انظر سير أعلام النبلاء (١/ ١٧٤) ولسان الميزان (٤/ ٢٩٤) وطبقات الشافعية (٢/ ٢٩٩)

«مجموع الفتاوى» لابن قاسم: «والأشعري وأمثاله برزخ بين السلف والجهمية أخذوا من هنؤلاء كلامًا صحيحًا ومن هنؤلاء أصولاً عقلية ظنوها صحيحة وهي فاسدة». اهـ

### المرحلة الثالثة، مرحلة اعتناق مذهب أهل السنة والحديث.

مقتديًا بالإمام أحمد بن حنبل رحمه الله كما قرره في كتابه: «الإبانة عن أصول الديانة»(١) وهو من آخر كتبه أو آخرها.

قال في مقدمته: «جاءنا يعني النبي ( الله الماطل من المنافية الماطل من يديه ولا من خلفه، تنزيل من حكيم حميد، جمع فيه علم الأولين، وأكمل به الفرائض والدين، فهو صراط الله المستقيم، وحبله المتين، من تمسك به نجا، ومن خالفه ضل وغوى وفي الجهل تردى، وحث الله في كتابه على التسمسك بسنة رسوله ( الحشر: ٧].

اختلف أهل العلم في رجوع الأشعري (رحمه الله) لمذهب أهل السنة هل كان رجوعًا كاملاً، أم
 كانت فيه بقايا كُلابية؟

فذهب ابن عـــاكر وغــيره إلى أن رجــوعه كان رجــوعًا كامــلاً واستدل بما قــاله في الإبانه،
 ووصفه للإمام أحمد بالفضل والإمامة وأنه قائل بما يقول به أحمد مخالف لما يخالف قوله.

وذهب ابن حزم وشيخ الإسلام ابن تيمية وغيرهما إلى أن رجوعه لم يكن كاملاً بل بقيت فيه بقايا كُلابية.

يقول شيخ الإسلام: وأبو الحسن الأشعري لما رجع عن مذهب المعتزلة سلك طريقة ابن كلاب ومال إلى أهل السنة والحديث وانتسب إلى الإمام أحمد كما قد ذكر، ذلك في كتبه كلها كالإبانة والموجز والمقالات وغيرها وكان مختلطًا بأهل السنة والحديث كاختلاط المتكلم بهم \*در، تعاض العقل والنقل\* (١٦/٢)

فهو ينسبه إلى مقالة ابن كلاب ومع ذلك لا يغفل انتسابه للإمام أحمد ولا كتابه الإبانة.

وسيأتي في التعلميق التالي ما يؤيد كلام شيخ الإسلام (رحمــه الله) وأن في الإبانة أقوالاً تخالف مذهب أهل السنة

وانظر ما كـتبه الدكتـور عبد الرحـمن المحمود في كـتابه القيم "موقـف ابن تيمية من الأشـاعرة" (١/ ٣٨٥). ثم ذكر رحمه الله أصولاً من أصول المستدعة، وأشار إلى بطلانها ثم قال: "فإن قال قائل: قد أنكرتم قول المعتزلة، والجهمية، والحرورية، والرافضة والمرجئة فعرفونا قولكم الذي به تقولون، وديانتكم التي بها تدينون؟

قيل له: قولنا الذي نفول به وديانتنا التي ندين بها: التمسك بكتاب ربنا (عز وجل) وبسنة نبينا (علله)، وما روي عن الصحابة والتابعين وأثمة الحديث، ونحن بذلك معتصمون، وبما كان يقول به أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل نضر الله وجهه ورفع درجته، وأجزل مثوبته قائلون، ولمن خالف قوله مجانبون، لأنه الإمام الفاضل والرئيس الكامل "ثم أثنى عليه بما أظهر الله على يده من الحق وذكر ثبوت الصفات، ومسائل في القدر، والشفاعة، وبعض السمعيات، وقرر ذلك بالأدلة النقلية والعقلية.

والمتأخرون الذين ينتسبون إليه أخذوا بالمرحلة الثانية من مراحل عقيدته، والتزموا طريق التأويل في عامة الصفات، ولم يثبتوا إلا الصفات السبع المذكورة في هذا البيت:

حبى عليم قدير والكلام له إرادة وكذاك السمع والبصر على خلاف بينهم وبين أهل السنة في كيفية إثباتها.

# الشرح

الأشاعرة يثبتون هذه الصفات السبع، لكن لا يثبتونها كما يثبتها أهل السنة والجماعة.

**مثال:** الكلام عند هنؤلاء هو المعنى القائم بالنفس، وليس بصوت مسموع وأحرف متتابعة، بل عندهم أن الصوت المسموع صوت مخلوق، خلقه الله (عز وجل) تعبيرًا عدما في نفسه، وأن الحروف المتتابعة كذلك مخلوقة، والكلام هو المعنى النفسي.

ونحن نقول الهم، هنذا خطأ، ولا يمكسن أن يسمى ما في النفس كلامًا، إلا مقيدًا كما في قوله: ﴿ وَيَقُولُونَ فِي أَنفُسِهِمْ لُولًا يُعَذِّبُنَا اللَّهُ ﴾ [المجادلة: ٨]، أما القول أو الكلام فإذا أطلق، فهو ما كان بحروف وأصوات مسموعة.

#### \* \* \*

## قال المؤلف (رحمه الله)

ولما ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية ما قيل في شأن الأشعرية (ص٣٥٩) من المجلد السادس من مجموع الفتاوئ لابن قاسم قال:

"ومرادهم الأشعرية الذين ينفون الصفات الخبرية، وأما من قال منهم بكتاب "الإبانة" الذي صنفه الأشعري في آخر عمره ولم يظهر مقالة تناقض ذلك فهذا يعد من أهل السنة"(١).

أن من قال من الاشعرية بما في كتاب الإبانة فإنه يعــد على مذهب أهل السنة في الصفات الخبرية وليس مطلقًا

 <sup>(</sup>١) ومقصد شيخ الإسلام من قوله: وأما من قال منهم بكتاب الإبانة الذي صنفه الأشعري في آخر عمره
 ولم يظهر مقالة تناقض ذلك فهذا من أهل السنة

وذلك أن متأخري الأشعرية أولوا الصفات الخبرية فــوصفهم بعض علماء السنة بأنهم جهمية فقال شيخ الإسلام في أول كلامه: ومرادهم الاشعرية الذين ينفون الصفات الخبرية وأما من قال =

#### وقال قبل ذلك في (ص٣١٠):

"وأما الأشعرية فعكس هؤلاء وقولهم يستلزم التعطيل، وأنه لا داخل العالم ولا خارجه، وكلامه معنى واحد، ومعنى آية الكرسي وآية الدين، والتوراة، والإنجيل واحد، وهنذا معلوم الفساد بالضرورة». اهـ

## الشرح

قولهم، "إنه لا داخل العالم، ولا خارجه " يستلزم التعطيل؛ لأنهم يقولون: إننا لا نقول: إن الله في مكان، وليس فوق الخلق بذاته، فيلزم من قولهم ذلك أنه لا داخل العالم، ولا خارجه، وهذا هو التعطيل المحض.

ويقولون (كذلك): إن الكلام هو المعنى النفسي، وهو معنى واحد، فيرون أن الأمر والنهى، والخبر، والاستفهام معناهم واحد!!

فقوله (تعالىٰ): ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ [الإخلاص: ١]، هو قوله: ﴿وَلاَ تَقْرَبُوا الزِّنَىٰ ﴾ [الإسراء: ٣٢] عندهم!!

ويقولون: إن التوراة والإنجيل والقرآن والزبور شيء واحد، ولكن إن عُبرً عنه بالعربية؛ فهو: توراة، وإن عُبرً عنه بالعبرية؛ فهو: توراة، وإن عُبرً عنه بالسريانية؛ فهو: إنجيل، وإن عُبرً عنه بالداودية؛ فهو: زبور!!

والدليل على أن شيخ الإسلام يقصد بذلك الصفات الخبرية فقط.

<sup>=</sup> منهم بكتاب الإبانة ... 1 إلخ.

أولاً: أن في الإبانة أقوالاً لا توافق مذهب أهل السنة مثل مسألة الاستطاعة، والقدرة.

ثانيًا: أن شَيخ الإسلام (رحمه الله) كرر في غير موضع من كتبه أن مذهب الأشعري في كلام الله تبع لابن كلاب وهذا أيضًا مخالف لمذهب أهل السنة .

وانظر «مجموع الفتاوى» (٦/ ٣٥٩) ، (٨/ ٤٢٤) و«درء تعارض العقل والنقل» (١٨/٢) ، وانظر «موقف ابن تيمية من الأشاعرة» (١/ ٣٩٦).

وهنذا (كما قال شيء الإسلام) معلوم الفساد بالضرورة، ولا يمكن لأحد أبدًا أن يقول: إن قوله (تعالى): ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ ﴾ [البقرة: ٤٣]، هو قوله: ﴿ وَلا تَقْرَبُوا الزَّنَىٰ ﴾ [الإسراء: ٣٢].

وهنذا لا يقوله عاقل يتصور ما يقول، ولكن العقيدة إذا رسخت في القلب (وإن كانت باطلة) يعمى الإنسان عنها، فهنؤلاء عموا عما يقولون، ولو تأملوا أقل تأمل لعلموا أن ظاهر قولهم البطلان والفساد، ولا يمكن أن يقول به عاقل.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

وقال تلميذه ابن القيم في «النونية» (ص٣١٢) من شرح الهراس ط الإمام: واعلم بأن طريقهم عكس الطـ حريق الهستقيم لهن له عينان

إلى أن قال:

کون المقلد صاحب البرهان ه بغیر ما بصر ولا برهان معناهما عجبًا لذی الحرمان

فاعجب لعميان البصائر أبصروا ورأوه بالتقليد أولى مصن سوا وعموا عن الوحبين إذ لم يفهموا

## الشرح

كل من له عينان بصيرتان في الحق يعلم أن طريق الأشاعرة مخالف للطريق المستقيم؛ ولذا سماهم ابن القيم: عميان البصائر، يعني: أنهم (وإن كانت لهم عيون) فإن بصائرهم عُمي، والعياذ بالله.

جعلوا المقلَّد هو: صاحب البرهان، وجعلوه أولى من سواه، ولذلك فهم يتبعون مشايخهم وعلماءهم، ولا يبالون بالكتاب والسنة، وإنما يقولون: قال فلان، وقال فلان، ولا تكاد تجد دليلاً في كتبهم، اللهم إلا نادرًا.

#### قال المؤلف (رحمه الله)

وقال الشيخ محمد أمين الشنقيطي في تفسيره "أضواء البيان" (ص٣١٩ جـ٢) على تفسير آية استواء الله (تعالىٰ) على عرشه التي في سورة الأعراف: «اعلم أنه غلط في هنذا خلق لا يحصى كثرة من المتأخرين، فزعموا أن الظاهر المتبادر السابق إلى الفهم من معنى الاستواء واليد مثلاً في الآيات القرآنية هو مشابهة صفات الحوادث وقالوا: يجب علينا أن نصرفه عن ظاهره إجماعًا».

## الشرح

هم جعلوا الاستواء واليد معناهما: استواء كاستواء الخلق، ويد كيد الخلق، وقالوا: هنذا بالإجماع لا يكون، لا تكون يد الله كأيدينا، ولا استواؤه كاستوائنا بالإجماع، فإذا عُلم أن هنذا ممتنع بالإجماع، فيجب صرفه عن ظاهره!!

انظر إلى هذا التمويه!! هل الإجماع على أن معنى اليد مماثلة المخلوقين، أم الإجماع على أن يد الله لا تماثل أيدي المخلوقين؟

الجواب، أن الإجماع على أن يد الله لا تماثل أيدي المخلوقين، ومادام هذا هو الإجماع فتكون يد الله المذكورة في القرآن لا تماثل أيدي المخلوقين.

وهم جعلوا من الإجماع على عدم المماثلة إجماع على أنه لا يراد بها اليد الحق، وأخطؤوا في ذلك خطأ هظيمًا.

#### \* \* \*

#### قال المؤلف (رحمه الله)

قال: ولا يخفى على أدنى عاقل أن حقيقة معنى هنذا القول أن الله وصف نفسه في كتابه بما ظاهره المتبادر منه السابق إلى الفهم الكفر بالله (تعالى) والقول فيه بما لا يليق به (جل وعلا).

## الشرح

إذا قلنا: إن هذا هو المتبادر؛ لـزم أن يكون الله قد وصف نفسه بما ظاهره

الكفر؛ لأن إثبات المماثلة لله، أو إثبات مماثلة الله للخلق: كفر، وغير لائق به.

فعلى زعم هنؤلاء نقول : إن القرآن (على زعمكم) مملوء بما هو ظاهر بالكفر، والنقص لله (عز وجل) كما مرَّ علينا سابقًا.

#### \* \* \*

#### قال المؤلف (رحمه الله)

والنبي (ﷺ) الذي قـــيل له: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكُرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ ﴾ [النحل: ٤٤].

لم يبين حرفًا واحدًا من ذلك مع إجماع من يعتد به من العلماء على أنه (عَلَيْ ) لا يجوز في حقه تأخير البيان عن وقت الحاجة إليه، وأحرى في العقائد لاسياما ما ظاهره المتبادر منه الكفر والضلال المبين حتى جاء هؤلاء الجهلة من المتأخرين فزعموا أن الله أطلق فزعموا أن الله أطلق على نفسه الوصف بما ظاهره المتبادر منه لا يليق والنبي (عَلَيْ ) كتم أن ذلك على الظاهر المتبادر كفر وضلال يجب صرف اللفظ، عنه، وكل هذا من تلقاء أنفسهم من غير اعتماد على كتاب أو سنة، سبحانك هذا بهتان عظيم! ولا يخفى أن هذا القول من أكبر الضلال ومن أعظم الافتراء على الله جل وعلا ورسوله (عَلَيْ ).

والحق الذي لا يشك فيه أدنئ عاقل أن كل وصف وصف الله به نفسه، أو وصفه به رسوله (ﷺ) فالظاهر المتبادر منه السابق إلى فهم من في قلبه شيء من الإيمان هو التنزيه التام عن مشابهة شيء من صفات الحوادث.

قال: «وهل ينكر عاقــل أن السابق إلى الفهم المتبادر لكــل عاقل هو منافاة الحالق للمخلوق في ذاته وجميع صفاته؟ والله لا ينكر ذلك إلا مكابر.

والجاهل المفتري الذي يزعم أن ظاهر آيات الصفات لا يليق بالله، لأنه كفر وتشبيه، إنما جسر إليه ذلك تنجيس قلبه بقذر التشبيه بين الخالق والمخلوق، فأداه شؤم التشبيه إلى نفي صفات الله جل وعلا وعدم الإيمان بها مع أنه (جل وعلا) هو الذي وصف بها نفسه، فكان هنذا الجاهل مشبها أولاً، ومعطلاً ثانيًا،

فارتكب ما لا يليق بالله ابتداءً وانتهاءً.

ولو كان قلبه عارفًا بالله كما ينبغي، معظمًا لله كما ينبغي، طاهرًا من أقذار التشبيه لكان المتبادر عنده السابق إلى فهمه أن وصف الله (تعالى) بالغ من الكمال والجلال ما يقطع أوهام علائق المشابهة بينه وبين صفات المخلوقين، فيكون قلبه مستعدًا للإيمان بصفات الكمال والجلال الشابئة لله في القرآن الكريم والسنة الصحيحة، مع التنزيه التام عن مشابهة صفات الخلق على نحو قوله: ﴿لَيْسُ كَمَثْلُه شَيْءٌ وهُو السَّمِيعُ البَّصِيرُ ﴾ [الشورئ: ١١] اهـ. كلامه (رحمه الله).

# الشرح

هنذا الكلام قوي جدًا بالنسبة لهنؤلاء المحرفين، حيث قال: إن قلوبهم متنجسة بقذر التشبيه؛ لأنهم قالوا: إن إثبات هنذه النصوص على ظاهرها يستلزم التشبيه والتمثيل، فيجب حينئذ صرفها عن ظاهرها؛ لامتناع التمثيل في حق الله (إجماعًا).

الذي يسمع مثل هنذا الكلام يحني رأسه تعظيمًا لهنذا القول، لكنه في الحقيقة تمويه؛ لأننا نقول لهم: نحن معكم أن العلماء أجمعوا على أن الله لا مشيل له، وأنه لا يجوز إثبات المماثلة له في صفاته، ولكن أثبتوا ما أثبت الله لنفسه بغير تمثيل، قولوا: لله يد بغير تمثيل، ووجه بغير تمثيل، وعين بغير تمثيل حتى يكون الاستدلال صحيحًا، أما أن تنفوا الحقائق بشبهة؛ فهنذا لا يُسلم لكم.

#### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

والأشعري أبو الحسن رحمه الله كان في آخر عمره على مذهب أهل السنة والحديث، وهو إثبات ما أثبته الله (تعالى) لنفسه في كتابه، أو على لسان رسوله (المناق) من غير تحريف، ولا تعطيل، ولا تكييف ولا تمثيل. ومذهب الإنسان ما

قاله أخيرًا إذا صرح بحصر قوله فيه كما هي الحال في أبي الحسن كما يعلم من كلامه في «الإبانة».

# الشرح

مذهب الإنسان هو ما قاله (أخيرًا) إذا صرح بحصر قوله فيه، أما إذا لم يصرح، فهذا يقال عنه قولان.

يعني: إذا قال المجتهد قولين، فالصحيح أن كلا القولين مذهب له، إلا إذا صرَّح بالسرجوع عن الأول؛ فيكون الأول ليس مذهبًا له، وإذا حصر قوله في الثاني فيكون الأول ليس قولا له؛ لأن الحصر إثبات الحكم في المتبوع ونفيه عما سواه.

وقد حصر أبو الحسن الأشعري قـوله في كتابه «الإبانة» فقـال: «فإذا قال قائل: قد أنكرتم قـول المعتزلة والجهميـة والحرورية والرافضة والمرجئة، فـعرَّفونا قولكم الذي به تقولون، وديانتكم التي بها تدينون؟

قبل له: قولنا الذي نقول به، وديانتنا التي ندين بها: التمسك بكتاب ربنا (عز وجل) وبسنة نبينا (عَلَيْكُ)، وما روي عن الصحابة والتابعين، وأئمة الحديث، ونحن بذلك معتصمون» إلى آخر ما قال رحمه الله.

فهاندا دليل واضح على أن مذهبه ما قاله أخيرًا في هاذا الكتاب، فكان على أتباعه أن يتبعوا ما قاله أخيرًا، إذا كانوا صادقين في انتسابهم إلى مذهبه وانتمائهم إليه.

#### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

وعلى هنذا فتمام تقليده اتباع ما كان عليه أخيرًا وهو التزام مذهب أهل الحديث والسنة؛ لأنه المذهب الصحيح الواجب الاتباع الذي الترم به أبو الحسن نفسه.

## الشرح

الأشاعرة لم يقروا بما كان عليه أبو الحسن أخيرًا؛ لأنهم لو أقروا له لكان حجة عليهم(١).

لكن، أثبته غيرهم من الأئمة كشيخ الإسلام ابن تيمية وغيرهم، وهم أوثق من هنؤلاء وأجل، والمعلوم أن كل إنسان، ينفي ويقدح فيما يكون حجة عليه.

## \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

والجواب عن السؤال الثالث من وجهين:

وانظر موقف ابن تيمية من الأشاعرة (١/ ٣٧٧).

الأول: أن الحق لا يوزن بالرجال، وإنما يوزن الرجال بالحق.

هنذا هو الميزان الصحيح وإن كان لمقام الرجال ومراتبهم أثر في قبول أقوالهم كما نقبل خبر العدل ونتوقف في خبر الفاسق، لكن ليس هنذا هو الميزان في كل حال، فإن الإنسان بشر يفوته من كمال العلم وقوة الفهم ما يفوته، فقد يكون الرجل دينًا وذا خلق ولكن يكون ناقص العلم أو ضعيف الفهم، فيفوته من الصواب بقدر ما حصل له من النقص والضعف، أو يكون قد نشأ على طريق معين أو مذهب صعين لا يكاد يعرف غيره فيظن أن الصواب منحصر فيه ونحو ذلك.

#### \* \* \*

<sup>(1)</sup> نعم! لا يقول الأشاعرة برجوع أبي الحسن الأشعري (رحمه الله) إلى مذهب أهل السنة إنما يقولون: إن الأشعري (رحمه الله) بعد تحوله من صدهب الاعتزال ظل على طور واحد نابع فيه ابن كلاب لكن كانت له آراء مستقلة توسط فيها بين المعتزلة والمثبتة نشأ عنها ما يسمى بالمذهب الأشعري. أما كتاب الإبانة فإما أن يتغافلوا عنه أو يقولوا بإثباته لكنهم يفسرون ما فيه من الإثبات بأن ذلك جاء على طريقة التفويض» وأن هذا لا يتعارض مع القول بتأويل بعض الصفات. لذا يقول الحافظ ابن حجر رحمه الله م في ترجمته عبد الله بن سعيد بن كلاب \_ وعلى طريقته مشى الاشعري وفي كتابه الإبانة السان الميزان (٤/ ٢٩٤).

# الشرح

هنده الجملة مفيدة جدًا في الميزان، وهي: «أن الحق لا يُوزن بالرجال» يعني: أننا لا نستدل على هنذا القول بأنه صواب أو صحيح من أجل أن فلانًا قاله؛ لأن فلانًا قد يخطئ بلا شك، لكننا نزن الرجال بالحق، أي: أننا إذا عرفنا أن هنذا الرجل حريص على الحق، ومتبع له ارتفع قدر هنذا الرجل عندنا، وصار له ميزان، فالرجال يوزنون بالحق، ولا يُوزن بهم الحق؛ لأنهم تابعون للحق، والحق ليس تابعًا لهم.

ولكن هنذا الكلام على إطلاقه قد يُشكل على البعض، فإننا إذا رأينا رجلاً علمًا ذا دين، قويًا في علمه، فإن لكلامه عندنا وزنًا أكثر من أن يقوله رجل آخر دونه في العلم والدين، ولهنذا نقبل خبر العدل، ونتوقف في خبر الفاسق، فوزنا الخبر بالرجال.

نقول: خبر العدل مقبول، وخبر الفاسق متوقف فيه، وليس مردودًا، قال (تعالى): ﴿ إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَأْ فَتَبَيَّنُوا ﴾ [الحجرات: ٦]، ولم يقل: فردوه، وأما العدل فنقبل منه.

إذن، صار للرجال اعتبار، ولكن هذا ليس على سبيل الإطلاق، فالنفي على سبيل الإطلاق ليس بصحيح.

ولهنذا استدركنا فقلنا: «هنذا هو الميزان الصحيح، وإن كان لمقام الرجال ومراتبهم أثرٌ في قبول أقوالهم كما نقبل خبر العدل، ونتوقف في خبر الفاسق، لكن ليس هنذا هو الميزان في كل حال...» إلى آخره.

ولو فرضنا أن أبا الحسن الأشعري كان مذهبه هو مذهب الأشاعرة المتأخرين، فإن هذا لا يلزم أن يكون هو الصواب (بناءً على القاعدة السابقة) فإن الرجل قد يكون دينًا وذا خلق، ولكنه يكون ناقص العلم أو ضعيف الفهم؛ فيفوته من الصواب بقدر ما حصل له من النقص والضعف، أو يكون قد نشأ على طريق معين أو مذهب معين لا يكاد يعرف غيره، فيظن أن الصواب منحصر فيه، أو نحو ذلك.

#### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

الثاني؛ أننا إذا قابلنا الرجال الذين على طريق الأشاعرة بالرجال الذين هم على طريق السلف وجدنا في هنده الطريق من هم أجل وأعظم وأهدى وأقوم من الذين على طريق الأشاعرة، فالأئمة الأربعة أصحاب المذاهب المتبوعة ليسوا على طريق الأشاعرة.

وإذا ارتقيت إلى من فوقهم من التابعين لم تجدهم على طريق الأشاعرة.

وإذا علوت إلى عصر الصحابة والخلفاء الأربعة الراشدين لم تجد فيهم من حذا حذو الأشاعرة في أسماء الله (تعالى) وصفاته وغيرهما مما خرج به الأشاعرة عن طريق السلف.

## الشرح

قال الأشاعرة: معنا فلان، وفلان، وفلان.

قلنا لهم، معنا الأئمة الأربعة، فهل في متبوعيكم من هو مثل الأئمة الأربعة؟

الجواب: لا، ولا يستطيعون أن يقولوا: في متبوعينا من هم مثل الأئمة الأربعة، أو خير منهم، ولو قالوا ذلك؛ لكذبهم الناس، فالإمامة في الدين تعرف بكثرة الأتباع، فأين لواحد من أئمة الأشاعرة من الأتباع ما كان لهنؤلاء الأئمة الأربعة، وجمهور المسلمين على طريقتهم.

ثم نرتقي فوق هلؤلاء فنقول: كل التابعين ليس فيهم أحد على مذهب الأشاعرة، فهل أحد يدعي أن في متبوعه من هو أفضل من التابعين على سبيل العموم لا على سبيل الأفراد؟!

الجواب: لا.

ثم نرتقي فوق هــؤلاء إلى الصحابة والخلفاء الراشدين، فلو وُزن جـميع متبوعيكم (وأنتم معهم) بأبي بكر ( رفي ) لرجح بهم أبو بكر ألف مرة، فهل في متبوعيكم من يكون مثل هـولاء؟

الجواب: لا.

فتبين (الآن) أننا لو قابلنا الرجال بالرجال؛ لوجدنا رجالنا أعظم بكثير من رجالهم، لا الذين في طبقتهم، ولا الذين أعلى من طبقتهم، ولا الطبقة العليا وهم الصحابة والخلفاء الراشدون، فقولهم على كل تقدير لا يمكن رجحانه، بل ولا مساواته بمذهب السلف بأي حال من الأحوال. والحمد لله.

#### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

ونحن لا ننكر أن لبعض العلماء المنتسبين إلى الأشعري قدم صدق في الإسلام والذب عنه، والعناية بكتاب الله (تعالى) وبسنة رسوله (على رواية ودراية، والحرص على نفع المسلمين وهدايتهم، ولكن هنذا لا يستلزم عصمتهم من الخطأ فيما أخطؤوا فيه، ولا قبول قولهم في كل ما قالوه، ولا يمنع من بيان خطئهم ورده لما في ذلك من بيان الحق وهداية الخلق (۱).

#### \* \* \*

#### (١) يقول شيخ الإسلام ابن تيمية في كتابه ، درء تعارض العقل والنقل، (١٠٢/٢) منصفًا لهم.

ثم إنه ما من هؤلاء \_ أي الأشاعرة \_ إلا من له في الإسلام مـساع مشكورة وحسنات ومبرورة وله في الرد على كثير من أهل الإلحاد والبدع والانتصار لكثير من أهل السنة والدين ما لا يخفي =

## الشرح

نحن لا ننكر أن لبعض العلماء المسلمين الأشعريين قدم صدق في الإسلام في الذب عن كتاب الله وسنة رسوله، والعناية بهما وغير ذلك.

### قال المؤلف (رحمه الله)

ولا ننكر أيضًا أن لبعضهم قصدًا حسنًا فيما ذهب إليه وخفي عليه الحق فيه، ولكن لا يكفي لقبول القول حسن قصد قائله، بل لابد أن يكون موافقًا لشريعة الله (عز وجل) فإن كان مخالفًا لها وجب رده على قائله كائنًا من كان؛ لقول النبي ( المن عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد "".

= على من عرف أحوالهم وتكلم فيهم وبعلم وصدق وعدل وانصاف. لكن لما النبس عليهم هذا الاصل المأخوذ ابتداء عن المعتزلة وهم فضلاء عقلاء احتاجوا إلى طرده والتزام لوازمه فلزمهم بسبب ذلك من الاقدوال ما أنكره المسلمون من أهل العلم والدين وصار الناس بسبب ذلك منهم من يعظمهم لما لهم من المحاسن والفضائل ومنهم من يذمهم لما وقع في كلامهم من البدع والباطل وخيار الامور أوساطها. وهذا ليس مخصوصا يهؤلاء بهل مثل هذا وقع لطوائف من أهل العلم والدين والله تعالى يتقبل من جميع عباده المؤمنين الحسنات ويتجاوز لهم عن السيئات.

﴿ رَبِنَا اغْفَرُ لَنَا وَلَإِخُوانَنَا الذِّينَ سَبِقُونَا لَلإِيمَانَ وَلا تَجْعَلُ فِي قَلُوبِنَا غَلاَ لَلْذَينَ آمَنُوا رَبِنَا إِنْكُ رَوْوَفَ رحيم ﴾ . ولا ريب أن من اجتهد في طلب الحق والدين من جهة الرسول (ﷺ) وأخطأ في بعض ذلك فالله يغفر له خطأه تحقيقًا للدعاء الذي استجابه الله لنبيه وللمسؤمنين حيث قالوا؛ ﴿ رَبِنَا لا تُؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا ﴾ .

(١) أخرجه مسلم (١٧١٨) من حديث عائشة (﴿ وَالنَّكُ ).

## الشرح

فَمَثُلاً: إذا قالوا في قوله (تعالى): ﴿ وَجَاءُ رَبُكُ ﴾ [الفجر: ٢٢]: جاء أمر ربك، تنزيهًا لله (عـز وجل) عن مماثلة المخلوقين (كما زعموا) فـهنذا حُسن قصد منهم، فهم ما قصدوا في قولهم: «وجاء أمر ربك» تحريف الكتاب والسنة، وإنما قصدوا قصداً حسنًا، وهو تنزيه الله (تعالى) عن مماثلة المخلوقين.

**لكن،** هل يبرر لنا قصد الإنسان الحسن إذا خالف قوله الحق أن نقول بقوله أو أن نُصوِّب قوله؟

الجواب: لا يلزم؛ لأن قوله الخطأ مردود عليه حتى ولو كان حسن القصد، لقول الرسول ( المن عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد " وفي لفظ: "من أحدث في أمرنا هنذا ما ليس منه فهو رد "(١).

#### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

ثم إن كان قائله معروفًا بالنصيحة والصدق في طلب الحق اعتذر عنه في هذه المخالفة وإلا عومل بما يستحقه بسوء قصده ومخالفته.

# الشرح

إذا كان هذا القائل الذي خرج عن الصواب معروف بالنصيحة والصدق في طلب الحق، فإننا نعتذر عنه، ولا نكرهه على ما قال، ولا نبغضه بل نقول:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٦٩٧) بهذا اللفظ ومسلم (١٧١٨) من حديث عائشة (﴿ وَلِيْنَا إِلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

هَـــذا بشر يجــوز عليــه ما يجــوز على البشــر من الخطأ، ونــــأل الله له العفــو والمغفرة.

وأما إذا كان غير معروف بالنصيحة، بل هو داعية إلى البدعة مصر عليها، لا يقبل نصيحة من ناصح، فإننا نعامله بما يستحق؛ لأن هذا لرجل تبين لنا فيه أمران وهما المخالفة وسوء القصد، وإذا كان لنا سلطة فإننا نردعه بالقوة السلطانية عن أن يمضي في بدعته، أما إذا لم يكن لنا سلطة فنبين باللسان والقلم أن هنذا خطأ مجانب للصواب.

فإذا قال قائل، بماذا نستدل على سوء القصد، وهو في الواقع عمل قلبي لا يطلع عليه أحد؟

الجواب: بالقرائن.

### قال المؤلف (رحمه الله)

فإن قال قائل: هل تكفرون أهل التأويل أو تفسقونهم؟

## الشرح

هنذه المسألة مهمة جدًا قد تُعادل كثيرًا من مسائل هنذا الكتاب، وهي مسألة التكفير والتفسيق التي فسدت بها الأمور، فما خرج الخوارج إلا بتكفيرهم المسلمين واستحلال دمائهم ، وكذلك ما حصلت الدعاوي بين الناس إلا بتفسيق بعضهم بعضًا إذا خالفوا في أمر من الأمور.

فهذا المسألة يجب على طالب العلم أن يعتني بها وأن يتقي الله (عز وجل) فيها، فلا يُقدم على تكفير أحد بدون بينة، ولا يُحجم عن تكفير أحد مع وجود البينة؛ لأن من الناس (أيضًا) من يتهاون في التكفير، ولا يكفر من قامت الأدلة على تكفيره، كمسألة ترك الصلاة (مشلاً)، فإن بعض الناس يتهاون في هذا الأمر، ولا يعطي النصوص حقها من التأويل والجمع بين أطرافها، والنظر نظرً عميقًا، فتجده يستغرب أن يُقال لشخص يقول: أشهد أن لا إليه إلا الله محمدًا رسول الله (عَيْنَ)، ولكن لا يصلي، يستغرب أن نقول عنه: إنه كافر، فلا يكفره، وهذذا خطأ وإحجام وجبن، فالواجب الإقدام في موضع الإقدام، والإحجام في موضع الإحجام، فلا نتهور فنطلق الكفر على من لم يكفره الله ورسوله، ولا نتدهور فنمنع الكفر عمن كفره الله ورسوله.

#### \* \* \*

#### قال المؤلف (رحمه الله)

قلنا: الحكم بالتكفير والتفسيق ليس إلينا بل هو إلى الله (تعالى) ورسوله (يَّكُونُ)، فهو من الأحكام الشرعية التي مردها إلى الكتاب والسنة، فيجب التثبت فيه غاية التثبت، فلا يكفر ولا يفسق إلا من دل الكتاب والسنة على كفره أو فسقه.

## الشرح

التكفير والتفسيق والتعديل والتأمين (يعني: جعل الإنسان مؤمنًا) كالتحليل والتحريم والإيجاب، فكما أن التحليل والتحريم والإيجاب نرجع فيه إلى الله ورسوله، ورسوله، فكذلك التكفير والتفسيق والتعديل والتأمين نرجع فيه إلى الله ورسوله، فلا نقبول: هنذا كافر، إلا إذا علمنا أنه كافر، وإلا فالأصل هو الإسلام حتى يقوم دليل على الكفر، فيجب أن تُقام عليه الحجة، فإن رجع وإلا منعناه بالقوة، وقد ينشأ الإنسان على مذهب معين يعتقد أنه الحق، ولنفرض أنه على مذهب الرافضة، فهنذا لا نجزم بسوء قصده إلا إذا دعوناه وبينا له الحق، وقال: لا أرجع فيأناً وَجَدْنَا آباءَنَا عَلَىٰ أُمَّة ﴾ [الزخرف: ٢٢]. فهنا نعرف أنه ليس قصده الحق.

واعلم أن الإنسان إذا كفَّر أحدًا وليس بكافر، فإنه يعود هنذا الوصف إليه، ومعنى يعود إليه: أنه قد يُبتلى فيرتد عن الإسلام إلا أن يتوب، وليس المعنى أن الإنسان إذا كفَّر أحدًا كفر في الحال؛ لأن هنذا ليس بكفر، فقول الرجل لمسلم: يا كافر، هنذا لا يخرجه من الإسلام، ولكن قول الرسول ( الله عاد إليه أو حار عليه الله معناه: أنه يكون سببًا لأن يرتد عن الإسلام، وليس معناه أنه

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٦١) من حديث أبي ذر أنه سمع رسول (﴿ يُهُول: اليس من رجل ادعى لغير أبيه وهو يعلمه إلا كفر ومن ادعى ما ليس له فليس منا وليتبوأ مقعده من النار ومن دعا رجلاً بالكفر أو قال أو قال عدو الله وليسي كذلك إلا حار عليه وفي الباب عن ابن عمر (﴿ يُهُولُكُ ) وسيسأتي تخريجه إن شاء الله تعالى.

قال الإمام النووي في. شرح مسلم، ( ٢٣٧/١)

قوله (ﷺ) : "إذا كفر الرجل أخاه فقد باء بها أحدهما" ، وفي الرواية الاخسرين أيما رجل قال الأخيه كافر فقد باء بها أحدهما إن كان كما قال وإلا رجعت عليه، وفي الرواية الأخرى ليس من رجل ادعى لغير أبيه وهو يعلمه إلا كفر ومن ادعى ما ليس له فليس منا وليتبوأ مقعده من النار ومن دعا رجلا بالكفر أو قال عدو الله وليس كذلك إلا حار عليه".

هذا الحديث مما عده بعض العلماء من المشكلات من حيث إن ظاهره غيسر مراد وذلك أن مذهب أهل الحق أنه لا يكفر المسلم بالمعاصي كالنستل والزنا وكذا قوله لاخيه كافر من غسير اعتقاد بطلان دين الإسلام.

بهنذا التكفير صار كافرًا، فالإنسان على خطر إذا كفَّر مسلمًا لم يُكفره الله ورسوله أن يعود إليه هنذا التكفير، فيكفر هو في المستقبل.

#### \* \* \*

#### قال المؤلف (رحمه الله)

والأصل في المسلم الظاهر العدالة بقاء إسلامه وبقاء عدالته حتى يتحقق زوال ذلك عنه بمقتضى الدليل الشرعي. ولا يجوز التساهل في تكفيره أو تفسيقه؛ لأن في ذلك محذورين عظيمين:

أحدهما: افتراء الكذب على الله (تعالى) في الحكم، وعلى المحكوم عليه في الوصف الذي نبزه به.

# الشرح

إذا حكمنا بكفر شخص لم يقم الدليل على تكفيره، فهنذا افتراء على الله (عز وجل) ، حيث حكمنا بأن هنذا كافر، والله (سبحانه وتعالى) لم يكفره، فهو كما لو حكمنا بأن هنذا حلال والله لم يحله، أو هنذا حرام والله لم يحرمه.

كما أن فيه افتراء على المحكوم عليه واعتداء عليه وظلمًا له حيث وصفناه بأنه كافر، ومقتضى هنذا الوصف أنه لو مات لا يحل لنا أن نصلي عليه، ولا

= وإذا عرف ما ذكرناه فقيل في تأويل الحديث أوجه:

أحدها: أنّه محمول على المستحل لذلك، وهنذا يكفر فعلى هذا معنى باء بها أي: بكلمة الكفر، وكذا حار عليه، وهو معنى رجعت عليه، أي رجع عليه الكفر فباء وحار ورجع بمعنى واحد. والوجه الثانى: معناه رجعت عليه نقيصته لأخيه ومعصية تكفيره.

والشاك: أنه محمول على الخوارج المكفرين للمؤمنين، وهندًا الوجه نقله القاضي عياض (رحمه الله) عن الإمام مالك بن أنس، وهو ضعيف؛ لأن المذهب الصحيح المختار الذي قاله الاكثرون والمحققون أن الخوارج لا يكفرون كسائر أهل البدع.

والوجمه الرابع: معناه أن ذلك يؤول به إلى الكفر، وذلك أن المعاصي كمما قالوا بويد الكفر وبخاف على المكثر منها أن يكون عاقبة شؤمها المصير إلى الكفر، ويؤيد هنذا الوجه ما جاء في رواية لابي عوانة الإسفراييني في كتابه المخرج على صحيح مسلم فإن كان كما قال، وإلا فقد باء بالكفر وفي رواية إذا قال لاخيه: يا كافر، وجب الكفر على أحدهما.

والوجمة الخامس: معناه فقد رجع عليه تكفيره فليس الراجع حــقيقة الكفر، بل التكفير لكونه جعل أخاه المؤمن كافرًا فكأنه كفر نفسه، إما لانه كفر من هو مثله، وإما لانه كفر من لا يكفره إلا كافر يعتقد بطلان دين الإسلام، والله أعلم. يحل لنا أن ندعو له بالرحمة، ولو كان من أقاربنا الذين نرثهم لم يحل لنا ميراثه، فهنذا مقتضى إطلاق هنذا الوصف عليه.

فهنده المسألة خطيرة جدًا، وكثير من الناس اليوم ممن ينسسبون إلى الدين وإلى الغيرة على دين الله (عز وجل) تجدهم يكفرون من لم يكفره الله ورسوله، بل مع الأسف صار بعض الناس يخوضون في ولاة أمورهم، ويحاولون أن يطلقوا عليهم الكفر لمجرد أنهم فعلوا شيئًا يعتقد هؤلاء أنه حرام، وقد يكون من المسائل الخلافية، وقد يكون هنذا الحاكم معذورًا بجهله؛ لأن الحاكم يجالسه صاحب الخير، ويجالسه صاحب الشر، ولكل حاكم بطانتان: بطانة خير وبطانة شر، فبعض الحكام يأتيه أهل الخير فيقولون له: هنذا حرام، ولا يجوز لك أن تفعله، ويأتيه آخرون فيقولون له: هنذا حلال ولك أن تفعله.

#### ولنضرب على ذلك مثلاء

نحن لا نشك في أن البنوك واقعة في الربا، الذي لعن النبي (علم) آكله، وموكله، وشاهديه، وكاتبه، وأنه يجب إغلاقها واستبدال هنده المعاملات علاله؛ حتى يقوم (أولاً) ديننا، ثم اقتصادنا (ثانيًا)، ولا شك أن أكمل اقتصاد، وأتم اقتصاد، وأنفع اقتصاد للعباد هو أن نسير على الخطة التي رسمها لنا الله ورسوله (علم)، وأن من زعم أن هناك خطة تخالف ذلك، وهي التي يقوم بها الاقتصاد، فقد توهم توهمًا عظيمًا، وضل ضلالاً مبينًا؛ لأنه لا يصلح العباد إلا ما شرع لهم ربهم (عز وجل) وأن كل ما خالف شرع الله فهو مفسدة، وإن توهم الواهم أن فيه مصلحة، وربما يكون الأمر واضحًا عند كثير من الناس، فيأتي رجل ويقول للحكام: هنذا ليس من الربا، بل هنذا من تمام الاقتصاد، ولا يكن أن يقوم اقتصاد إلا به، ولا يكس للأمة حياة إلا باقتصاد، وهنذا ليس بحرام.

ويقول أخر، هنذا ليس بذهب ولا فصة، والنص إنما جاء بالذهب والفضة، وهنذا قرطاس من جنس الفلوس، والفلوس قال العلماء عنها: إنها عروض ولا يجري فيها الربا كما نص على ذلك فقهاء الحنابلة، فقالوا: إن الفلوس عروض مطلقًا؛ لأن الفلوس أثمان من غير الذهب والفضة، ومعنى عروض مطلقًا: أنه

لا يجري فيها الربا، وأنه لا زكاة فيها، حتى يريد بها الإنسان التجارة، هذا وجه.

الوجه الثنائي: الربا المحرم هو: الربا الذي كان عليه أهل الجاهلية، بحيث إذا انتهى الأجل قال الدائن للمدين: إما أن تُربي، وإما أن تقضي، وهنذا هو الربا المنهي عنه في قوله (تعالى): ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَأْكُلُوا الرِّبَا أَضْعَافًا مُضَاعَفَةً ﴾ [آل عمران: ١٣٠].

فإذا قُدَّم هنذا البحث إلى الحاكم، وقيل للحاكم: اطمئن هذا كلام الفقهاء، وهنذا كلام رب العالمين، فإذا كان هنذا الحاكم ليس عنده حصيلة قوية من العلم الشرعي؛ أبقئ على هنذه البنوك كما هي.

والمقصود، أن التسرع في تكفير حكام المسلمين بمثل هنده الأمور خطأ عظيم، فربما يكون الحاكم معذورًا، فإذا قامت عليه الحجة، وقال: نعم! هنذا هو الشرع، لكني أرئ أنه لا يصلح للأمة في الوقت الحاضر، إلا هنذا الربا، فحينئذ يكون كافرًا؛ لأنه اعتقد أن دين الله غير صالح لهنذا العصر.

#### وأما جوابنا عن هذا الكلام فنقول:

نعم! الفقها، قالوا: إن الفهوس عروض، لا ربا فيها، ولو كانت نافقة (أي: يُتعامل بها) فيجوز أن أعطيك قرشًا واحدًا، وتعطيني قرشين، ليس هناك مانع؛ لأن الفلوس لا هي ذهب، ولا هي فضة، فهي معدن آخر يجوز فيها ربا الفضل، بل قال بعضهم: يجوز فيها ربا النسيئة (أيضًا)؛ لأن قرشًا بقرشين إلى أجل كبعير ببعيرين إلى أجل، ولهنذا قال صاحب "المنتهى": "لا ربا في فلوس مطلقًا (يعني: نافقة أو غير نافقة) سواء كان ربا نسيئة أو ربا فضل.

لكنَّ الصحيح الذي لا شك فيه أن الفلوس النافقة كالنقود يجري فيها ربا النسيئة، لكن لا يجري فيها ربا الفضل، فيجوز أن آخذ قرشًا بقرشين نقدًا، ولا بأس بذلك، وأما البنوك (الآن) فهي مبنية على قرش بقرشين إلى أجل.

ثانياً؛ هنذه الأوراق (وإن كانت بمنزلة الفلوس؛ لأنها قيمة النقدين وليست هي النقدين)، إلا أنها تقوم مقام البدل فيجري فيها الربا.

واماقولهم؛ إن القرآن يدل على أن الربا هو ما يؤكل أضعافًا مضاعفة، فهذا خطأ عظيم؛ لأنه ثبت عن النبي ( على أن الربا يكون فيما لا يُؤكل أضعافًا مضاعفة، فالصاع بالصاعين، قال فيه ( على الحين الرباء ( مع أنه ليس فيه ظلم؛ لأن التمر الذي جيء به إلى رسول الله ( الله الله الله عنه عنه الصاعين، والصاعين بالشلائة برضا البائع والمشتري، وليس فيه أكل للمال بالباطل من حيث القيمة؛ لأن قيمة الصاعين تساوي قيمة الصاع الواحد، فليس فيه ظلم ولا قهر ولا إكراه، ومع ذلك قال الرسول ( على الحين الرباء فهل أنت أحق بالتشريع من رسول الله ( عين ألرباء ) حينئذ تُدحض حجته.

#### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲۳۱۲)، ومسلم (۱۰۹۶) من حديث أبي سعيد الحدري (وُطَيِّك). قال: جاء بلال إلى النبي (ﷺ) بشمر برتي : فقال له النبي (ﷺ) من أبن هذا؟ قال بلال: كان عندنا تمر رديء فبعت منه صاعبن بصاع لنطعم النبي (ﷺ) فقال النبي (ﷺ) : «أو، أو، عين الربا عين الربا لا تفعل ولكن إذا أردت أن تشتري قبع التمر ببيع آخر ثم اشتره».

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم رقم (٦٠) وأخرجه البخاري أيضًا من حديث ابن عمر رقم (٦١٠٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم رقم (٦١) وقد سبق تخريجه والكلام على فقهه .

وعلى هندا فيجب قبل الحكم على المسلم بكفر أو فسق أن ينظر في أمرين:

**احدهما:** دلالة الكتاب أو السنة على أن هنذا القول أو الفعل موجب للكفر أو الفسق.

الشاني، انطباق هنذا الحكم على القائل المعين أو الفاعل المعين بحيث تتم شروط التكفير أو التفسيق في حقه وتنتفي الموانع.

## الشرح

قبل أن نقول: إن هنذا الرجل فاسق، أو كافر، لابد أن ننظر إلى أمرين:

الأصر الأول: ثبوت أن هنذا كفر أو فسق، ولا طريق إلى ثبوت ذلك إلا بالكتاب والسنة، فننظر هل دلَّ الكتاب والسنة على أن فعل هنذا كفر، أو فسق، لابد من التثبت من ذلك؛ ليكون حجة لك عند الله (عز وجل) يوم القيامة، وإلا فلا حجة لك، وستبوء بإثم القول على الله بلا علم.

الأصر الشاني: هل ينطبق على هذا الشخص المعين أنه كافر، أو فاسق، أو لا ينطبق؟ وهنذا من باب تحقق المناط أن تعرف الحكم الشرعي (أولاً) ثم تطبقه (ثانيًا) فربما يصر أحد الناس على أمر ترى أنت أنه معصية، ويكون في نظرك فاسقًا، لكن هنذا الشخص مقلد لآخر، يرى أن هنذا الشيء مباح، فلا يجوز حينئذ أن تصفه بالفسق.

 مثال آخر، رجل أكل لحم إبل، ثم قام يصلي بلا وضوء مقلدًا من يرئ أنه ليس بناقض للوضوء، والصلاة بحدث من أعظم ليس بناقض للوضوء، والصلاة بحدث من أعظم المحرمات، بل إن بعض العلماء يقول: من صلى محدثًا كفر؛ لأنه مستهزئ بالله (عز وجل)، فهنذا الرجل لا يمكن أن تفسقه، ولهنذا يجوز أن تصلي خلف من أكل لحم إبل ولم يتوضأ، إذا كان يرئ أنه ليس بناقض للوضوء؛ لأنك تعتقد أن صلاته بالنسبة لاعتقاده صحيحة.

أما إذا علمنا أن الرجل يتلاعب وأنه يأخف برأي فلان في هنذا الأمر؛ لأنه أسهل، ويأخف برأي الثاني في أمر آخر؛ لأنه أسهل، فهنفذا الرجل يتلاعب، ويجب على الحاكم السرعي أن يعذره، وإذا كان الأمر واضحًا والنص صريح وواضح، ولم يكن هناك نص يعارضه، فهنذا الإنسان لا يُعذر.

وأما قول الفقهاء؛ لا إنكار في مسائل الاجتهاد؛ فيهذه العبارة لا ينبغي أن تؤخذ على إطلاقها، بل نقول: ننكر في مسائل الاجتهاد، إذا لم يكن الاجتهاد مبنيًا على شبهة، أما إذا كان الأمر مشتبهًا عنده، وقال (مثلاً): أنا أرى أن قول الرسول (عَلَيْهُ): "توضؤوا من لحوم الإبل» "يعارضه حديث جابر كان آخر الأمرين ترك الوضوء مما مسته النار"، فهنذه شبهة.

(١) أخرجه مسلم (٣٦٠) من حديث جابر بن سمرة أن رجلاً سأل رسول الله (ﷺ) أأتــوضاً من لحوم البل قال: نعم فتوضاً الغنم؟ قال: إن شئت فتوضاً وإن شئت فلا تتــوضاً . قال أتوضاً من لحوم الإبل قال: نعم فتوضاً من لحوم الإبل ... \* الحديث.

(٢) أخرجه أبو داود (١٩٤) والنسائي (١٨٥) وابن خريمة (٤٣) وابن حيان (١١٣٤) وابن الجارود (٢٤) وابن الجارود (٢٤) والطحاوي في «شرح معاني الآثار» (٦٠/١) والبيهقي في «السنن الكبرئ» (١/ ١٥٥ ـ ١٥٦) كلهم من طريق شعبيب بن أبي حمزة عن محمد بن المنكدر عن جابر (في الحقيف) قبال: كان آخر الأمرين من رسول الله (ﷺ) «ترك الوضوء مما مست النار»

قلت: وهذا إسناد رجاله كلهم ثقات إلا أن جمعًا من الثقات خالفوا شعيب بن أبي حمزة في متنه فرواه ابن جريج ومعمر وأيوب وروح بن القاسم وأسامة بن زيد وجرير عن ابن المنكدر عن جابر ابن عبد الله قال : قربت للنبي (ﷺ) خبزًا ولحمًا فأكل ثم دعا بوضوء فتوضأ ثم صلى الظهر =

لكن لو جاء حاكم أو مفتي فقال: من وجد ماله عند رجل قد أفلس فليس هو أحق به؛ فهذا ننكر عليه؛ لأن الحديث واضح: «من وجد ماله عند رجل قد أفلس، فهو أحق به (۱).

والمهم أن نراقب الله (عز وجل) قبل أن نحكم على عباد الله، وأن نعرف شرع الله في هنذا الأمر، وله ذا منع الرسول ( المله على الخروج على الأئمة إلا بشروط ثقبلة جدًا.

قال: "إلا أن تروا كفرًا بواحًا، عندكم فيه من الله برهان". أن تروا رؤية عين أو علم يقين، وكفرًا بواحًا، أي: صريحًا ليس فيه احتمال، ولا يكفي أن ترى أن هنذا كفر صريح؛ لأنه قد يكون عند الله ليس بكفر صريح، ولهنذا قال: "برهان" والبرهان قال: "برهان" والبرهان

= ثم دعا بفضل طعامه فأكل ثم قال إلى الصلاة ولم يتوضأ.

أخرجه أبو داود (١٩٣) وأحمد (٣/ ٣٢٢)، وعبد الرزاق في المصنف (١٣٩/ ١٤٠)، وابن حبان (١٣٠ ، ١٣٥) والبيهفي في (١٣٠ ، ١١٣٧) والطحاوي في (شسرح معاني الآثار، (١/ ٦٥) والبيهفي في (السنن الكبرئ، (١/ ١٥٥)).

قال أبو داود عقب إخراجه لحديث شعبب "هذا اختصار من الحديث الأول" (أي حديث الجماعة عن ابن المنكدر).

قسلست: وكأن شعيسبًا رواه بالمعنى الذي فهمه إلا أن بين المتنين فرق كبسير ؛ فالمتن الأول احديث شعيب، يقرر نسخ الوضوء مما مست النار.

أما المتن الأخر: فيتحدث عن واقعة معينة فعلها النبي (ﷺ) ولا يقعد قاعدة.

ووهم شعببًا فيه أبو حاتم (رحمه الله) فقال في «العلل» (١/ ٢٨١):

هذا حديث مضطرب المتن إنما هو أن النبسي (ﷺ) أكل كتفًا ولم يتوضأ كــذا رواه الثقات عن ابن المنكدر عن جابر ويحتمل أن يكون شعيب حدث به من حفظه قوهم فيه».

(١) أخرجه مسلم (١٥٥٩) من حديث أبي هريرة (﴿ قَالَى ) قال : قال رسول الله ﴿ قَالَ : "من أدرك ماله بعينه عند رجل وقد أفلس أو إنسان قد أفلس فهو أحق به من غيره".

(٢) أخرجه البخاري (٧٠٥٦) ومسلم (١٧٠٩) من حديث عبادة بن الصامت (﴿ وَلَهُنِّكِ ﴾.

أشد من الدليل، وهو ما برهن على الشيء، ودل عليه ضرورة.

والشرط الأخير لم يذكر في هنذا الحديث، ولكنه معلوم وهو: القدرة على إزاحة هنذا الحاكم، وهنذا الشرط مهم جدًا؛ لأننا قد نرئ في الحاكم كفرًا صريحًا عندنا فيه من الله برهان، لكن ما عندنا قدرة على إزاحته، فهل نخرج عليه بسكين وفأس خشب، وهو عنده الدبابات والقنابل؟! هنذا سفه!! وهنذا معناه القضاء على المسلمين!! ولهنذا يخطئ بعض الناس الذين عندهم غيرة قوية واندفاع عندما يظنون بأنفسهم أنهم لو كانت أمامهم الجبال لهدموها؛ فيخرجون على الحاكم ويفسدون في الأرض، ويُحدثون الفوضى وزعزعة الأمن، وبهنذا لن يصلحوا أبدًا.

فهنذه المسائل ليست هينة، وما انفتح باب الشر على المسلمين إلا بالخروج على الأئمة، فمنذ مقتل عمر ( والمسلمون في انحدار، وهنذا هو الباب الذي رآه النبي ( المنابي الكير (١٠).

والمقصود؛ أننا إذا رأينا كفراً بواحًا عندنا فيه من الله برهان مع قدرتنا على إزاحة هندا الحاكم فلنا أن نخرج، أما إذا لم يكن هناك قدرة فلا يجوز لنا أن نقاتله، حتى ولو حكمنا بكفره(٢).

قال عمر (وَوْقِينَ) أيكم يحفظ حديث رسول الله (وَقِينَةً) عن الفتنة؟ قال: قلت أنا أحفظه كما قال. قال إنك عليه لجريء فكيف؟ قال قلت: فننة الرجل في أهله وولده وجاره تكفرها الصلاة والصدقة والمعروف ـ قال سليمان: قد كان يقول الصلاة والصدقة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ـ قال: ليس هذه أريد ولكني أريد التي تموج كموح البحر قال: قلت: ليس عليك بها يا أمير المؤمين بأس بينك وبينها باب مغلق قال فيكسر الباب أو يفتح؟ قال: قلت: لا بل يكسر قال فإنه إذا كسر لم يغلق أبدًا. قال: قلت: أجل. فهبنا أن نسأله من الباب؟ فقلنا لمسروق سله قال: فسأله فقال عمر (وَوْقِينَ). قال قلنا فعلم عمر من تعني؟ قال نعم كما أن دون غد ليلة وذلك أني قد حدثته حديثًا ليس بالاغاليط، واللفظ للبخاري .

إلا أن تروا كفراً بواحاًعندكم فيه مكن الله برهان؟ ثلاثة شروط، إذا رأينا هذا وتحت الشروط=

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٤٣٥) ومسلم (١٤٤) من حديث حذيفة (ألطيُّك).

<sup>(</sup>٢) قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله في ، شرح رياض الصالحين ، (١٧٥/١):

ولكن، لا يستحسن أن أقول بكفره أمام العامة؛ لأنه ربما إذا قلت هذا ذهب هؤلاء العامة الذين عندهم غيرة فأرادوا أن يقاتلوه وأن يخرجوا عليه بدون سلاح فهذه (أيضًا) مسألة يجب على الإنسان أن يتفطن لها.

الثلاثة فحينثذ ننازع الامر أهله، وتحاول إزالتهم عن ولاية الأمر، لكن بشروط ثلاثة:

الأول: أن تروا، فلا بد من علم، بمجرد الظن لا يجوز الخروج على الأثمة، لا بد أن نعلم.

الثاني: أن نعلم كفرًا لا فسقًا، الفسوق مهما فسق ولاة الأمور لا يجوز الخروج عليهم، أو شربوا الحمر ، لو زنوا، لو ظلموا الناس، لا يجوز الخروج عليهم لكن إذا رأينا كفرًا صريحًا بواحًا.

الشالث: الكفر البواح، وهذا معناه الكفر الصريح، والبواح الشيء البين الظاهر، فأما ما يحتمل التأويل فلا يجوز الخروج عليهم، يعني لو قدرنا أنهم فعلوا شيئًا نرى أنه كفر، ولكن فيه احتمال أنه ليس بكفر، فإنه لا يجوز أن نتازعهم أو نخرج عليهم ونولهم ما تولوا.

لكن إذا كان بواحًا صويحًا مثل لو أن واليًا من ولاة الأمور قال لشعبه إن الحمر حلال، اشربوا ما شئتم، وإن اللواط حلال تلوطوا بحسن شئتم، وإن الزنى حلال ازنوا بمن شئتم، فهــذا كفر بواح ما فيه إشكال ، هذا يجب على الرعية أن يزيلوه بكل وسيلة ولو بالقتل؛ لأن هذا كفر بواح

الشرط الرابع: عندكم فيه من الله برهان، يعني: عندنا دليل قاطع على أن هذا كفر، فإن كان الدليل ضعيفًا في ثبوته، أو ضعيفًا في دلالته، فإنه لا يجوز الحسروج عليهم ؛ لأن الخروج فيه شر كثير جدًا ومفاسد عظيمة.

فهذه إن شنتم فـقولوا : ثلاثة شروط، وإن شنتم فقولوا، أربعة: أن تروا كـفرًا بواحًا عندكم فيه من الله برهان، هذه أربعة شروط.

وإذا رأينا هذا مثلاً فلل تجوز المنازعة حتى تكون لدينا قدرة على إزاحته، فإن لم يكن لدينا قدرة فلا تجوز المنازعة ؛ لأنه ربما إذا نازعنا وليس عندنا قلدرة يقلضي على البقلية الصالحة، وتتم سيطرته.

فهذه الشروط شروط للجواز أو للوجوب ـ وجوب الخروج على ولي الأمر ــ نكن بشرط أن يكون الدينا قدرة ، فإن لم يكن لدينا قدرة فلا يجوز الخروج ، لأن هذا من إلقاء النفس في النهلكة .

وأي قائدة إذا خرجنا على هذا الولى الذي رأينا عنده كفرًا بواحًا عندنا فيه من الله برهان، ونحن لا نخرج إلا بسكين المطبخ، وهو معه الدبابات والرشاشات؟!

لا فائدة، ومعنى هذا أننا خسرجنا لنقتل أنفسنا، نعم لابد أن نتحيل بكل حيلة عسلى القضاء عليه وعنى حكمه، ولكن بالشروط الأربعة التي ذكرها النبي (ﷺ) : «أن تروا كفرًا بواحًا، عندكم فيه من الله برهان».

### قال المؤلف (رحمه الله)

ومن أهم الشروط: أن يكون عالمًا بمخالفته التي أوجبت أن يكون كافرًا أو فاسقًا؛ لقوله (تعالى): ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدُ مَا تَبَيِّنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَيَتَبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولُه مَا تَوَلَّىٰ وَنُصْلِه جَهِنَم وسَاءَتْ مَصِيرًا ﴾ [النساء: ١١٥].

وقوله: ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُصَلَّ قَوْمًا بَعْدَ إِذْ هَدَاهُمْ حَتَىٰ يُبَيِنَ لَهُم مَّا يَتَقُونَ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَهُ مُلْكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ يُحْيِي وَيُمِيتُ وَمَا لَكُم مِّن دُونَ اللَّهِ مِنْ وَلِي وَلا نَصِيرٍ ﴾ [التوبة: ١١٥ ، ١١٦].

### الشرح

وهناك أدلة كثيرة أخرى منها: قوله (تعالى): ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذَّبِينَ حَتَّىٰ نَبْعَثَ رَسُولاً ﴾ [الإسراء: ١٥]، وقوله (تعالى): ﴿ لِنَلاً يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّه حُجَّةٌ بَعْدَ الرَّسُلِ ﴾ [النساء: ١٦٥]، وقوله: (تعالى): ﴿ ذَلِكَ أَنْ لَمْ يَكُن رَبُّكَ مُهْلِكَ الْقُرَىٰ بِظُلْمٍ وَأَهْلُهَا غَافِلُونَ ﴾ [الانعام: ١٣١].

فلا يكفر، ولا يفسق إلا من قامت عليه الحجة، وأما من لم تقم عليه الحجة؛ فإنه لا يكفر ولا يفسق.

وأما من ليس على دين الإسلام (كما يوجد في أقوام لم تبلغهم الدعوة، لكنهم متبعون للبلد التي هم فيها في الكفر) فها ولاء لا نقول: إنهم مسلمون، بل نقول: هم كفار، ونعاملهم معاملة الكافر، وفي الآخرة حكمهم إلى الله (عز وجل).

أما من ينتسب إلى الإسلام، ويعسش في بلاد الإسلام، ولكنه يفعل ما يقتضي الكفر جهلاً منه، فهذا نعامله معاملة المسلم، وإن كان قد فعل ما يكفر به؛ لأنه ينتسب إلى الإسلام وفَعل ما يُكفر جاهلا به، أو فعل ما يفسق جاهلاً به.

مثال ذلك: رجل عاش بين قوم يشربون الدخان، ويحلقون اللحي، ولم

يسمع (يومًا من الدهر) أن الدخان حرام، وأن حلق اللحية حرام؛ فهذا لا نقول: أنه فاسق؛ لأنه لم تقم عليه الحجة.

فتبين بهذا أن الكفار أو الذين يفعلون الكفر ينقسمون إلى قسمين:

القسسم الأول؛ يفعل الكفر لا على أنه من دين الإسلام، بل هو يعتقد أنه على دين النصاري أو غيرهم، فهذا كافر ظاهرًا وباطنًا.

القسم الشاني، يفعل ما يكفر معتقدًا أنه ليس بكفر، فهو ينتسب إلى الإسلام الإسلام ظاهرًا وباطنًا، لكنه يظن أن هنذا الفعل لا يخرجه من دائرة الإسلام، فهنذا لا يكفر.

**عثال ذلك:** رجل لا يصلي في بلاد كل علمائها يقولون: إن تارك الصلاة لا يكفر، ولم يخطر على بال هنذا الرجل أن تارك الصلاة يكفر، فهنذا لا نقول: إنه كافر؛ لأنه لم تقم عليه الحجة.

بقي أن يقال: إذا علم الحكم وجهل العقوبة، فهل هذا عذر؟

الجواب: ليس هنذا بعذر، فإذا كان يعلم أنه كفر، لكنه لا يعلم أنه إذا كفر لا يُدفن في مقابر المسلمين، وأنه يُخلد في النار، وما أشبه ذلك، فهنذا ليس بعذر، ولهنذا لم يعذر النبي ( المرجل الذي جامع زوجته في نهار رمضان، وهو لا يدري هل عليه كفارة أم لا، بل ألزمه بالكفارة (۱۱).

### \* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٩٣٦) ومسلم (١١١١) من حديث أبي هريرة (نيزنيمي).

ولهنذا قال أهل العلم: لا يكفر جاحد الفرائض إذا كان حديث عهد بإسلام حتى يبين له.

جاحد الفرائض الذي يعيش بين المسلمين كافر.

مثال: إذا قال بعض الناس الذين يعيشون بين المسلمين: إن الصلوات الخمس ليست واجبة، أو أن الزكاة غير واجبة، أو إن صيام رمضان غير واجب؛ فهذا كافي.

لكن، لو كان حديث عهد بإسلام ولا يعلم، فهنذا لا يكفر حتى يُعلُّم.

# قال المؤلف (رحمه الله)

ومن الموانع (١٠ أن يقع ما يوجب الكفر أو الفسق بغير إرادة منه ولذلك صور:

منها: أن يكره على ذلك فيفعله لداعي الإكراه لا اطمئنانًا به، فلا يكفر حيننذ؛ لقوله (تعالى): ﴿ من كفر بالله من بعد إيمانه إلا من أكره وقلبه مطمئن " بالإِيمَان وَلَكِن مِّن شُرِح بِالْكُفُر صِدْرا فعليهم غضب من الله ولهم عذاب عظيم ﴾ [النحل: ٢٠١].

#### (١) وموانع التكفير خمسة:

١ - الجهل.

٢ ... الخطأ ... ٢ ٣ \_ الإكراه .

٤ \_ التأويا . .

ه \_ النقليد .

وليس هذا مقام التفيصيل فيسها وانظر لذلك النواقض الإيمان الاعتقادية وضوابط التكفير عند السلف اللوهيبي (١/ ٢٢٥) وانظر في هذا الباب أيضًا «ضوابط التكفير عند أهل السنة والجماعة» لحبد الله القرني.

### الشرح

رجل كفر كفرًا صريحًا، لكنه مكره يقال له: إما أن تكفر، وإما أن نقتلك، فقال كلمة الكفر (دفعًا للإكراه، لا اطمئنانًا بالكفر)؛ فهنذا لا يكفر بنص القرآن.

ولا فرق (على القول الراجح) بين القول والفعل؛ لعموم قوله (تعالي): ﴿ مَن كَفَرَ بِاللّهِ مِنْ بَعْد إِيمَانه إِلاَّ مِنْ أَكْرِهُ وَقَلْبُهُ مُطْمئن بِالإِيمَان وَلَكَن مَن شرح اللّهُ مِن كَفْر صَدْرا فَعَلَيْهُمْ غَضَبٌ مَن اللّه وَلَهُم عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [النحل: ٦٠١]، كمن أكسره على السجود لصنم، أو لرئيس، وقيل له: إما أن تسجد وإلا قيلناك، فسجد؛ فإنه بذلك لا يكفر، بشرط أن يكون سجوده لدفع الإكراه، وليس تعظيمًا وتقربًا لهذا الصنم.

وبعض أهل العلم يرئ أنه لا يُشترط أن يفعل ذلك لدفع الإكراه، بل المشترط ألا يفعل ذلك مطمئنًا به، فإن فعله مطمئنًا به؛ فهنذا يكفر؛ لأن قلبه غير مطمئن بالإيمان، أما إذا فعله وهو كاره له، وقلبه مطمئن بالإيمان، فإنه لا يكفر.

### وذلك لأن المراتب ثلاثة،

إما أن يفعله تقربًا إلى هنذا الصنم، وإما أن يفعله لدفع الإكراه، وإما أن يفعله (فقط) لأنه أكره، ولم ينو لا دفع الإكراه، ولا السجود للصنم.

فإن فعله تقربًا لهئذا الصنم فهو كافر، وإن فعله لدفع الإكراه، فليس بكافر؛ بكافر، وإن فعله ولم يكن له نية لا بهذا ولا بهنذا؛ فالصحيح أنه ليس بكافر؛ لأن الله قال: ﴿ إِلا مَنْ أُكْرِهَ وَقُلْبُهُ مَطْمَئِنَ بِالإِيمَانِ ﴾، ولم يقل: إلا من أكره، وفعله دفعًا للإكراه، والله (عز وجل) يعلم بالنيات.

## \* \* \* قال المؤلف (رحمه الله)

ومنها: أن يغلق عليه فِكُرُّهُ، فلا يدري ما يقول لشدة فرح أو حزن أو خوف

أو نحو ذلك.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله (ص١٨٠ جـ١٢) «مجموع الفتاوئ لابن قاسم»:

"وأما التكفير فالصواب أن من اجتهد من أمة محمد ( وقصد الحق فأخطأ لم يكفر بل يغفر له خطؤه، ومن تبين له ما جاء به الرسول فشاق الرسول من بعد ما تبين له الهدئ واتبع غير سبيل المؤمنين فهو كافر، ومن اتبع هواه وقصر في طلب الحق وتكلم بلا علم فهو عاص مُذُنب ثم قد يكون فاسقًا. وقد يكون له حسنات ترجح على سيئاته ".اهـ

### الشرح

قسُّم شيخ الإسلام (رحمه الله) من اجتهد ثلاثة أقسام:

الأول، من اجتهد في طلب الحق، وبذل جهدًا، ولكنه أخطأ، فهنذا خطؤه مغفور له؛ حتى وإن كان في أمر يكفر فيه؛ لأن النبي ( المنافي يقول: "إذا حكم الحاكم، فأخطأ؛ فله أجر، وإن أصاب؛ فله أجران".

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٧٤٧) من حديث أنس بن مالك ( يُواثِينَ ).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٧٣٥٢) ومسلم (١٧١٦) من حديث عمرو بن العاص (رَاتُنِيُك).

الشاني: أن يتبين له الحق، ولكنه يخالفه، ويشاقق الرسول (ﷺ)؛ فهذا كافر؛ لأنه لا عذر له.

الشالث: أن يتبع هواه، ويقصر في طلب الحق، ويتكلم بلا علم، فهو عاص مذنب، وقد يكون فاسقًا، وقد تكون له حسنات ترجح على سيئاته، فهذا الثالث حاله بين حالى من سبقاه، والواجب عليه أن يبحث عن الحق.

### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

### وقال في (ص٢٢٩ جـ٣) من المجموع المذكور في كلام له:

"هنذا مع أني دائمًا (ومن جالسني يعلم ذلك مني) أني من أعظم الناس نهيًا عن أن ينسب معين إلى تكفير وتفسيق ومعصية، إلا إذا علم أنه قد قامت عليه الحجة الرسالية التي من خالفها كان كافرًا تارة وفاسقًا أخرى وعاصيًا أخرى، وأني أقرر أن الله قد غفر لهنذه الأمة خطأها وذلك يعم الخطأ في المسائل الخبرية القولية والمسائل العملية. وما زال السلف يتنازعون في كثير من هنذه المسائل ولم يشهد أحد منهم على أحد لا بكفر ولا بفسق ولا بمعصية».

### وذكر أمثلة ثم قال:

"وكنت أبين أن ما نقل عن السلف والأئمة من إطلاق القول بتكفير من يقول كذا وكذا فهو أيضًا حق لكن يجب التفريق بين الإطلاق والتعيين"، إلى أن قال:

"والتكفير هو من الوعيد؛ فإنه وإن كان القول تكذيبًا لما قاله الرسول (عليه)، لكن قد يكون الرجل حديث عهد بإسلام أو نشأ ببادية بعيدة، ومثل هنذا لا يكفر بجحد ما يجحده حتى تقوم عليه الحجة، وقد يكون الرجل لم يسمع تلك النصوص، أو سمعها ولم تثبت عنده أو عارضها عنده معارض آخر، أوجب تأويلها وإن كان مخطئًا.

وكنت دائمًا أذكر الحديث الذي في الصحيحين في الرجل الذي قال: "إذا أنا مت فأحرقوني، ثم اسحقوني، ثم ذروني في اليم، فوالله لئن قدر الله علي ليعذبني عذابًا ما عذبه أحدًا من العالمين. ففعلوا به ذلك فقال الله: ما حملك على ما فعلت؟ قال: خشيتك. فغفر له "(۱).

فهنذا رجل شك في قدرة الله وفي إعادته إذا ذري بل اعتقد أنه لا يعاد، وهنذا كفر باتفاق المسلمين، لكن كان جاهلاً لا يعلم ذلك، وكان مؤمنًا يخاف الله أن يعاقبه فغفر له بذلك.

والمتأول من أهل الاجتهاد الحريص على متابعة الرسول (ﷺ) أولى بالمغفرة من مثل هنذا». اهـــ

### الشرح

شيخ الإسلام ابن تيمية (رحمه الله) قال هنذا الكلام؛ لأنه قد رُمي كغيره من أهل العلم المخلصين بأنه يكفر المسلمين، فأراد أن يبين أنه لا يكفر أحدًا حتى تقوم عليه الحجة.

وقيل مثل ذلك في الشيخ محمد بن عبد الوهاب(٢) (رحمـه الله) أنه يُكفر

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧٥٠٦) ومسلم (٢٧٥٦) من حديث أبي هريرة (رُبُطَيُّك).

<sup>(</sup>٢) هو شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب بن سليمان التميمي.

ولد عام ١١١٥ هـ في مدينة العيينة من بلاد نجد بجريرة العرب، وهو صاحب الدعوة المباركة التي اتجهت إلى تخليص المسلمين من البدع والشركيات التي استشرت في العالم الإسلامي أنذاك من تعظيم القيور والقباب ودعاء غير الله.

له مؤلفات جليلة في التوحيد والفقه والحديث منها:

كتاب التوحيد ، وكـشف الشبهات، والأصول الثلاثة، ومجموعة الحـديث، ومختصر زاد المعاد، وغيرها.

وكانت وفاته ـ رحمه الله ـ في أواخر عام ١٢٠٦ هـ.

انظر «الأعلام؛ للزركلي (٦/ ٢٥٧) و اسيرة الشيخ محمد بن عبد الوهاب ؛ لأحمد العطار.

الناس ويستحل دماءهم، مع أن الشيخ محمداً يقول في كتاب كـتبه إلى بعض الناس: «نحن لا نكفر أحداً حتى تقوم عليه الحـجة، أما من لم تقم عليه الحجة فإننا لا نكفره، وإن فعل ما يكفر».

وما أشار إليه شيخ الإسلام من أنه لا فرق بين الأمور العلمية الخبرية، والأمور العملية الحكمية هو الصحيح.

وأما من فرق بين الأصول والفروع، فيقال له: أين الدليل على أن الإسلام ينقسم إلى أصول وفروع؟ يرى شيخ الإسلام أنه لا دليل على ذلك، وإنما أول من قسم الدين إلى أصول وفروع هم: المتكلمون.

تم نقول: إن الصلاة من الفروع؛ وهي من أصل الأصول في الإسلام، فهي الركن الثاني بعد الشهادتين، وتقولون عن بعض الماثل الخلافية التي ورد فيها الخلاف عن السلف: إنها من الأصول، مع أنها بالنسبة للأصول الكبار تعتبر فروعًا.

والصواب، أن الدين ينقسم إلى خبر علمي وحكم عملي، ولا فرق بين هنذا وهنذا بالنسبة لمسألة التكفير، والمدار كله على الحجة، قال (تعالى): ﴿ لِمُسَدُّ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدُ الرُّسُلِ ﴾ [النساء: ١٦٥].

فإذا وجدنا عاميًا عاش بين قوم لا يعرفون أن الإتيان إلى القبر ودعاء المقبور كفر، ولا يطرأ على باله ذلك، فكيف نقول: أن هنذا كافر، خارج عن ملة الإسلام، وهو يشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله (عليه)، ويقيم الصلاة، ويؤتي الزكاة، ويصوم رمضان، ويحج، ولكنه أخطأ في هنذه المسألة؛ لأنه لا يعلم، ولو نبه أدنى تنبيه لعدل عن فعله هنذا، فهنذا لا يمكن أن نقول عنه إنه كافر.

لكن يجب على أهل العلم المعتبرين أن يبينوا للناس أن هنذا كفر، وأن ينشروه في جميع وسائل الإعلام، حتى تقوم الحجة على الناس جميعًا.

وهنذا الرجل الذي أوصى بنيه بأن يحرقوه (بعد موته) وأن يستحقوه، ثم يذروه في اليم، هو مؤمن بالله، لكنه فعل ذلك ظنًا منه أنه يسلم من العقاب بهذا، ولم يكن يخطر على باله أن الله (تعالى) قادر على أن يعيده ويحاسبه.

ويرى شيخ الإسلام ابن تيمية (رحمه الله) أن هئذا الرجل شك في قدرة الله؛ لأن الذي يظن أنه إن فعل هئذا نجا، ولم يبعثه الله حقيقة حاله أنه شاك، وإن كان قد لا يخطر على باله (في تلك الساعة) مسألة القدرة، فهو يظن أنه سيعدم ويزول ويسلم من العقاب، وخوفه من الله هو الذي دفعه إلى ذلك، والخوف من الله إيمان، لكن شيخ الإسلام (رحمه الله) يرى أن فعله هنذا يستلزم الشك في القدرة؛ لأنه لو أحرق وذر في اليم، فإن الله قادر على أن يجمعه كما فعل (سبحانه وتعالى) فقد جمعه بعد ما فعل به ما أوصى.

وغالب ظني أن هنذا الرجل لم يخطر على باله (أصلاً) مسألة القدرة هنذه، لكن قوله: «لئن قدر الله علي» يستلزم ما قاله شيخ الإسلام ابن تيمية (رحمه الله)، وهو الشك في القدرة.

### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

وبهاذا عُلمَ الفرق بين القول والقائل، وبين الفعل والفاعل، فليس كل قول أو فعل يكون فسقًا أو كفرًا يحكم على قائله أو فاعله بذلك.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله (ص١٦٥ جـ٣٥) من مجموع الفتاوى:

"وأصل ذلك أن المقالة التي هي كفر بالكتاب والسنة والإجماع، يقال هي كفر قولاً يطلق كما دلت على ذلك الدلائل الشرعية، فإن الإيمان من الأحكام المتلقاة عن الله ورسوله، ليس ذلك مما يحكم فيه الناس بظنونهم وأهوائهم، ولا يجب أن يحكم في كل شخص قال ذلك بأنه كافر حتى يثبت في حقه شروط

إلى أن قبال: فإن هؤلاء لا يكفرون حتى تقوم عليسهم الحجة بالرسالة كما قال الله (تعبالين): ﴿ لِشَلاَ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرَّسُلِ ﴾ [النساء: 170]. وقد عفا الله لهذه الأمة عن الخطأ والنسيان. اهد كلامه

وبهنذا عُلِمَ أن المقالة أو الفعلة قد تكون كفرًا أو فسقًا، ولا يلزم من ذلك أن يكون القائم بها كافرًا أو فاسقًا إما لانتفاء شرط التكفير أو التفسيق أو وجود مانع شرعي يمنع منه.

### الشرح

هنذا الكلام معناه أن نفرق بين القول والقائل والفعل والفاعل، فقد نقول: هنذا القول كفر؛ ولكن لا يكفر قائله، وقد نقول: هنذا الفعل كفر، ولكن لا يكفر فاعله؛ لأن كفر المعين يحتاج إلى توفر شروط وانتفاء موانع، فلو أنكر شخص آية من كتاب الله، فإن إنكاره لآية من كتاب الله: كفر، لكن هنذا الشخص المعين لا نكفره إلا بعد وجود الشروط وانتفاء الموانع.

وقد أنكر عمر بن الخطاب ( الحقية ) قراءة أحد الصحابة ؛ حتى ذهب به إلى النبي ( الحقية ) ، فقال الرسول ( الحقية ) : «هنكذا أنزلت» ( الفقية من القرآن كفر ، لكن قد يستكرها الإنسان لعدم علمه بأنها صحت عن النبي ( الحقيقة ) فلا يكفر .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٤١٩) ومسلم (٨١٨) من حديث عمر بن الخطاب (يُطانينه) .

وقد يكون ناشئًا في بادية بعيدة فيقبول: إن الصلاة غير مفروضة، فلا يكفر، وقد يكون حديث عهد بالإسلام فيقول: إن الخمر غير حرام؛ لأنه لم يبلغه التحريم، فهنذا لا يكفر (أيضًا)، مع أن هنذا القول لو قاله من يعلم؛ لكان كافرًا، ففرق بين المقالة وبين الفائل، وبين الفعل وبين الفاعل.

### \* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

ومن تبين له الحق فأصر على مخالفته تبعًا لاعتقاد كان يعتقده أو متبوع كان يعظمه أو دنيا كان يؤثرها فإنه يستحق ما تقتضيه تلك المخالفة من كفر أو فسوق.

### الشرح

إذا تبين الحق، فأصر الإنسان على مخالفته، إما لاعتقاد كما يفعله بعض المتعصبين للمذاهب (مثلاً)، وإما لمتبوع كان يعظمه كالذين يقولون ما يختاره الأمراء أو الرؤساء أو الملوك، أو ما أشبه ذلك، أو لدنيا يؤثرها، فخالف الحق؛ ليصيب شيئًا منها، فإنه يستحق ما تقتضيه تلك المخالفة من كفر أو فسوق.

لكن إذاقال: أنا لم يتبين لى الحق. فهل نحكم بكفره؟

الجـواب: أنه إذا عُـرض الحق على الإنسان على وجـه واضح، لا إشكال فيه، ولا غموض، فـإن دعواه أنه لم يتبين له الحق مكابرة، وإلا لقلنا: إن الذين كذبوا الرسل ليسوا بكفار؛ لأنهم يقولون: لم يتبين لنا الحق.

أما لو كان الأمر محتملاً، والمسألة غير واضحة فإنه تقبل دعواه أنه لم يتبين له الحق، ولا نحكم بكفره.

فه نمان مسألة مهمة وهي: أن بعض الناس قال: إنكم إذا قيدتم بكلمة «تبين» فكل إنسان سوف يقول: أنا لم يتبين لى الحق.

فنقول، هنذا الكلام غير مقبول، فإذا عُرض الحق على الإنسان عرضًا بينًا واضحًا، فإن إنكاره أنه تبين له مكابرة لا تُقبل، ولهنذا قال الله (عز وجل): ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مَن بَعْد مَا تَبِينَ لَهُ اللهدى ﴾ [النساء: ١١٥] فإذا تبين الحق، فلا مخالفة فإن خالف فقد شاق الله ورسوله.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

فعلى المؤمن أن يبني معتقده وعمله على كتاب الله (تعالى) وسنة رسوله (يَّا فَيْ اللهُ عَلَى اللهُ (تعالى) وسنة رسوله ( اللهُ في في في في منهاجهما؛ فإن ذلك هو الصراط المستقيم الذي أمر الله (تعالى) به في قوله: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صَراطي مُستقيماً فَاتَبْعُوهُ وَلا تَتَبِعُوا السَّبِل فَتَفَرَق بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وصَّاكُم به لَعلكُم تَتَقُونَ ﴾ والأنعام: ١٥٣].

وليحذر ما يسلكه بعض الناس من كونه يبني معتقده أو عمله على مذهب معين، فإذا رأى نصوص الكتاب والسنة على خلافه حاول صرف هذه النصوص إلى ما يوافق ذلك المذهب على وجوه متعسفة، فيجعل الكتاب والسنة تابعين لا متبوعين، وما سواهما إمامًا لا تابعًا! وهذه طريق من طرق أصحاب الهوي؛ لا أتباع الهدى، وقد ذم الله هنذا الطريق في قوله : ﴿ وَلَو اتّبع الْحِقِ أَهُواءَهُم لَفُسدت السموات والأرض ومن فيهن بل أتبناهم بذكرهم فهم عن ذكرهم معرضون ﴾ [المؤمنون: ٧١].

والناظر في مسالك الناس في هنذا الباب يرى العجب العجاب، ويعرف شدة افتقاره إلى اللجوء إلى ربه في سؤال الهداية والثبات على الحق والاستعاذة من الضلال والانحراف.

ومن سأل الله (تعالى) بصدق وافتقار إليه عالمًا بغنى ربه عنه وافتقاره هو المن ربه فهو حري أن يستجيب الله (تعالى) له سؤله، يقول الله (تعالى): ﴿ وَإِذَا سَأَلُكُ عَبَادِي عَنِي فَإِنِي قَرِيب أُجِيبُ دَعُوة الدَّاعِ إِذَا دَعَانَ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَهُمْ يَرُشُدُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٦].

فنسأل الله (تعالى) أن يجعلنا ممن رأى الحق حقًا واتبعه، ورأى الباطل

باطلاً واجتنب. وأن يجعلنا هداة مهتدين، وصلحاء مصلحين وألا يزيغ قلوبنا بعد إذ هدانا، ويهب لنا منه رحمة إنه هو الوهاب.

والحمد لله رب العالمين الذي بنعمته تتم الصالحات، والصلاة والسلام على نبي الرحمة وهادي الأمة إلى صراط العزيز الحميد بإذن ربهم وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

تم في اليوم الخامس عشر من شهر شوال سنة ١٤٠٤هـ

بقلم مؤلفه الفقير إلى الله محمد الصالح العثيمين



# 200

### تعقيب



### معية الله (تعالى الخلقه

### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله نحمده، ونستعينه، ونستغفره، ونتوب إليه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان وسلم تسليمًا.

### أمابعد،

فقد كنا تكلمنا في بعض مجالسنا على معنى معية الله (تعالى) لخلقه، ففهم بعض الناس من ذلك ما ليس بمقصود لنا ولا معتقد لنا، فكثر سؤال الناس وتساؤلهم ماذا يقال في معية الله لخلقه؟

### وإنناء

- أ) لئلا يعتقد مخطئ أو خاطئ في معية الله ما لا يليق به.
- ب) ولئلا يتقول علينا متقول ما لم نقله أو يتوهم واهم فيما نقوله ما لم
   نقصده.
- ج) ولبيان معنى هـنـذه الصفة العظيمة التي وصف الله بهـا نفسه في عدة آيات من القرآن الكريم ووصفه بها نبيه محمد (عليه).

نقررما يأتيء

أولاً؛ معية الله (تعالى) لخلقه ثابتة بالكتاب والسنة وإجماع السلف.

قال الله (تعالى): ﴿وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ ﴾ [الحديد: ٤].

وقال (تعالىٰ): ﴿إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقَوْا وَالَّذِينَ هُمْ مُحْسِنُونَ﴾ [النحل: ١٢٨].

وقال (تعالى) لموسى وهارون حين أرسلهـما إلى فرعون: ﴿لا تَخَافَ إِنَّنِي مَعَكُمًا أَسْمَعُ وَأَرَى﴾ [طه: ٤٦].

حسنه شيخ الإسلام ابن تيمية في العقيدة الواسطية، وضعفه بعض أهل العلم، وسبق قريبًا ما قاله الله (تعالى) عن نبيه من إثبات المعية له.

### (۱) ضعنف.

انخسرجه الطبراني في «الأوسط» (٨٧٩٦) وفي مستند الشماميين (٥٣٥)، (١٤١٦) ومن طريقــه اخرجه ابو نعيم في «الحلية» (١/٤/٦) واخرجه البيهقي في «الأربعون الصغرى» رقم (٢٤).

من طريق نعيم بن حماد عن عثمان بن كثير عن محمد بن مهاجر عن عروة بن رويم عن عبد الرحمن ابن غنم عن عبادة بن الصامت (فِياللهِ) به.

واستغربه أبو نعيم فقال: غريب من حديث عروة لم نكتبه إلا من حديث محمد بن مهاجر . وقال الهيشمي في «المجمع» (١/ ٦٠): «رواه الطبراني في الأوسط والكبير وقال: تفـرد به عثمان ابن كثير".

قلت (الهيثمي) : ولم أر من ذكره بثقة ولا جرح.

قلت: كذا قال ـ رحمه الله ـ وتبعه خلق كثير على ذلك، وعثمان بن كثير وثقه ابن معين كما في تاريخ الدارمي ص (١٥٣).

إلا أن الآفة فيه من تفرد نعيم بن حماد به فإنه كثير الخطأ ولا يحتمل التفرد لذا أورده الطبراني في الأوسط واستغربه أبو نعيم. وقد أجمع السلف على إثبات معية الله (تعالى) لخلقه.

ثانيًا، هذه المعية حق على حقيقتها، لكنها معية تليق بالله (تعالى) ولا تشبه معية أي مخلوق؛

لقوله (تعالى) عن نفسه: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ﴾ [الشورئ: ١١]

وقوله: ﴿هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَميًّا﴾ [مريم: ٦٥].

وقوله: ﴿وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدُ ﴾ [الإخلاص: ١٤].

وكسائر صفاته الثابتة له حقيقة على وجه يليق به ولا تشبه صفات المخلوقين.

### قال ابن عبد البر(١)،

«أهل السنة مجمعون على الصفات الواردة كلها في القرآن والسنة والإيمان بها وحملها على الحقيقة لا على المجاز إلا أنهم لا يكيفون شيئًا من ذلك، ولا يحدون فيه صفة محدودة (١٠). اهـ

نقله عنه شيخ الإسلام ابن تيمية في «الفتوى الحموية» (ص٨٧) من المجلد الخامس من مجموع الفتاوي لابن قاسم.

وقال شيخ الإسلام في هنذه الفتوى ص١٠١ من المجلد المذكور:

"ولا يحسب الحاسب أن شيئًا من ذلك يعني مما جاء في الكتاب والسنة يناقض بعضه بعضًا ألبته مثل أن يقول القائل: ما في الكتاب والسنة من أن الله فوق العرش يخالفه الظاهر من قوله: ﴿وَهُو مَعَكُم أَيْنَ مَا كُنْتُم ﴾ [الحديد: ٤]. وقوله ( عليه ): "إذا قام أحدكم إلى الصلاة فإن الله قبل وجهه " ". ونحو ذلك،

<sup>(</sup>۱) تقدمت ترجمته. (۲) انظر التمهيد (۱ (۱۳۲)).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه سبق تخريجه.

فإن هنذا غلط.

وذلك أن الله معنا حقيقة، وهو فوق العرش حقيقة كما جمع الله بينهما في قسرت أيَّام ثُمَّ اسْتَوَىٰ عَلَىٰ في قسرت أيَّام ثُمَّ اسْتَوَىٰ عَلَىٰ في قسرت أيَّام ثُمَّ اسْتَوَىٰ عَلَىٰ الْعَرْش يَعْلَمُ مَا يَلْحِ ُ في الأرْض وَمَا يَخْرُجُ منْهَا وَمَا يَنْزِلُ مَنَ السَّمَاء وَمَا يَعْرُجُ فيها وَهُوَ مَعْكُم أَيْنَ مَا كُنْتُم وَاللَّه بِمَا تَعْمَلُونَ بصير الله الحديد: ٤].

فأخبر أنه فوق العرش يعلم كل شيء وهو معنا أينما كنا كما قال النبي ( الله فوق العرش، وهو يعلم ما أنتم عليه الله عليه الله فوق العرش، وهو يعلم ما أنتم عليه الله فوق العرب الله فوق الله

وذلك أن كلمة «مع» في اللغة إذا أطلقت فليس ظاهرها في اللغة إلا المقارنة المطلقة من غير وجوب مماسة أو محاذاة عن يمين أو شمال، فإذا قيدت بمعنى من المعانى دلت على المقارنة في ذلك المعنى.

فإنه يقال: مازلنا نسير والقمر معنا أو والنجم معنا. ويقال: هذا المتاع معيى لمجامعته لك، وإن كان فوق رأسك فالله مع خلقه حقيقة وهو فوق عرشه حقيقة». اهـ. كلامه.

ثالثًا: هذه المعينة تقتضي الإحاطة بالخلق علمًا وقدرة، وسمعًا وبصراً وسلطانًا وتدبيرًا:

وغير ذلك من معاني ربوبيته إن كانت المعية عامـة لم تخص بشخص أو وصف.

كقوله (تعالىٰ): ﴿وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ ﴾ [الحديد: ٤].

وقــوله: ﴿ مَا يَكُونُ مِنْ نَجْوَىٰ ثَلاثَة إِلاَّ هُـوَ رَابِعُهُمْ وَلا خَـمْسَـة إِلاَّ هُوَ سَادِسُهُمْ وَلا أَدْنَىٰ مِنْ ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرَ إِلاَّ هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا﴾ [المجادلة: ٧].

فإن خصت بشخص أو وصف اقتضت مع ذلك النصر والتأييد والتوفيق

<sup>(</sup>١) **ضعيف جداً**، سبل تخريجه.

والتسديد.

مثال المخصوصة بشخص: قوله (تعالى) لموسى وهارون: ﴿إِنَّنِي مَعَكُمَا السَّمَعُ وَأَرَى﴾ [طه: ٤٦]. وقوله عن النبي (ﷺ): ﴿لاَتَحْزَنْ إِنَّ اللَّهُ مَعَنَا﴾ [التوبة: ٤٠].

ومـثال المخـصوصـة بوصف: قوله (تعـالئ): ﴿وَاصْــبِــرُوا إِنَّ الــلَّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ﴾ [الأنفال: ٤٦] وأمثاله في القرآن الكريم كثيرة.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في الفتوى الحموية ص١٠٣ من المجلد الخامس من مجموع الفتاوى لابن قاسم قال:

"ثم هنذه المعية تختلف أحكامها بحسب الموارد. فلما قال: ﴿يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا﴾. إلى قوله: ﴿وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ﴾ [الحديد: قي الأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا﴾. إلى قوله: ﴿وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ﴾ [الحديد: ق]. دل ظاهر الخطاب على أن حكم هنذه المعية ومقتضاها أنه مطلع عليكم، شهيد عليكم، ومهيمن عالم بكم، وهنذا معنى قول السلف: إنه معهم بعلمه، وهنذا ظاهر الخطاب وحقيقته».

قال: "ولما قبال النبي (رَا الله معنا، كان هندا أيضًا حقّا على ظاهره، ودلت الحال على أن حكم هنده المعية هنا معية الاطلاع والنصر والتباييد، وكذلك قوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقَوْا وَالَّذِينَ هُمُ مُحْسنُونَ وَالنصر والتباييد، وكذلك قوله لموسى وهارون: ﴿إِنَّ يمَعَكُما أَسْمَعُ وَالنحل: ١٢٨]. وكذلك قوله لموسى وهارون: ﴿إِنَّنِي مَعَكُما أَسْمَعُ وَالْرَيْنَ وَهَارُونَ وَالله الله على ظاهرها وحكمها في هنده المواطن النصر والتأييد».

إلى أن قال: "ففرق بين معنى المعية ومقتضاها وربما صار مقتضاها من معناها فيختلف باختلاف المواضع».اهـ

وقال محمد بن الموصلي في كتاب (استعجال الصواعق المرسلة على المجهمية والمعطلة) لابن القيم في المثال التاسع ص٩٠٤ ط الإمام:

"وغاية ما تدل عليه مع المصاحبة والموافقة والمقارنة في أمر من الأمور، وذا الاقتران في كل موضع بحسبه ويلزمه لوازم بحسب متعلقه، فإذا قبل: الله مع خلقه بطريق العموم كان من لوازم ذلك علمه بهم وتدبيره لهم وقدرته عليهم، وإذا كان ذلك خاصًا كقوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقَوا وَالَّذِينَ هُمْ مُحُسنُونَ الله وإذا كان ذلك خاصًا كقوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقَوا وَالَّذِينَ هُمْ مُحُسنُونَ الله النصرة والتأييد والمعونة.

فمعية الله (تعالى) مع عبده نوعان: عامة وخاصة، وقد اشتمل القرآن على النوعين، وليس ذلك بطريق الاشتراك اللفظي بل حقيقتها ما تقدم من الصحبة اللائقة». اهـ

وذكر ابن رجب في شرح الحديث التاسع والعشرين من «الأربعين النووية»: «أن المعية الخاصة تقتضي النصر والتأييد والحفظ والإعانة، وأن العامة تقتضى علمه واطلاعه ومراقبته لأعمالهم».

وقال ابن كثير في تفسير آية المعية في سورة المجادلة:

ولهذا حكى غير واحد الإجماع على أن المراد بهذه المعية معية علمه.

قال: ولا شك في إرادة ذلك ولكن سمعه أيضًا مع علمه بهم وبصره نافذ فيهم فهو (سبحانه) مطلع على خلقه لا يغيب عنه من أمورهم شيء». اهـ.

رابعًا: هذه المعيدة لا تقتضي أن يكون الله (تعالى) مختلطا بالخلق أو حالاً في أمكنتهم:

ولا تدل على ذلك بوجه من الوجوه؛ لأن هذا معنى باطل مستحيل على الله (عز وجل)، ولا يمكن أن يكون معنى كلام الله ورسوله شيئًا مستحيلاً باطلاً.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في «العقيدة الواسطية» ص١١٥ ط ثالثة من شرح محمد خليل الهراس:

«وليس معنى قوله: ﴿وَهُو مَعَكُمْ ﴾ [الحديد: ٤] أنه مختلط بالخلق فإن

هذا لا توجب اللغة، بل القمر آية من آيات الله (تعالى) من أصغر مخلوقاته، وهو موضوع في السماء، وهو مع المسافر وغير المسافر أينما كان». اهـ

ولم يذهب إلى هنذا المعنى الباطل إلا الحلولية من قدماء الجهمية وغيرهم الذين قالوا: إن الله بذاته في كل مكان. (تعالى) الله عن قولهم علوًا كبيرًا، و ﴿كَبُرَتُ كَلَمَةً تَخْرُجُ مِنْ أَفُواههم إِنْ يَقُولُونَ إِلاَّ كَذَبًا﴾ .

وقد أنكر قولهم هنذا من أدركه من السلف والأئمة، لما يلزم عليه من اللوازم الباطلة المتضمنة لوصفه (تعالى) بالنقائص وإنكار علوه على خلقه.

وكيف يمكن أن يقول قائل: إن الله (تعالى) بذاته في كل مكان أو إنه مختلط بالخلق وهو (سبحانه) قد ﴿وَسِعَ كُرُسيَّهُ السَّمَاوَات وَالأَرْضَ﴾ [البقرة: ٢٥٥]، ﴿وَالأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَالسَّمَاوَاتُ مَطُوِيَّاتٌ بِيَمِينِهِ﴾ [الزمر: ٦٧]،

خامسًا؛ هذه المعينة لا تناقض ما ثبت لله (تعالى) من علوه على خلقه، واستوائه على عرشه؛

فإن الله (تعالى) قد ثبت له العلو المطلق علو الذات، وعلو الصفة.

قال الله (تعالى): ﴿وَهُوَ الْعَلَيُّ الْعَظيمُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥].

وقال (تعالىٰ): ﴿سَبِّحِ اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى ﴾ [الأعلىٰ: ١].

وقال (تعالىن): ﴿ وَلَلَّهِ الْمَثَلُ الْأَعْلَىٰ وَهُو َ الْعَزِيزُ الْحَكيمُ ﴾ [النحل: ٦٠].

وقد تضافرت الأدلة من الكتـاب والسنة، والإجماع والعقل، والفطرة على على علو الله (تعالى).

# أما أدلة الكتاب والسنة فلا تكاد تحصر.

مثل قوله (تعالى): ﴿ فَالْحُكُمُ لِلَّهِ الْعَلِيِّ الْكَبِيرِ ﴾ [غافر: ١٢].

وقوله (تعالىٰ): ﴿وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عَبَادِهِ﴾ [الأنعام: ١٨].

وقوله: ﴿أَمْ أَمَنْتُمْ مَنْ فِي السَّمَاءِ أَنْ يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا﴾ [الملك: ١٧]. وقوله: ﴿تَعْرُجُ الْمَلائِكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ ﴾ [المعارج: ٤]. وقوله: ﴿قُلُ نَزَّلُهُ رُوحُ الْقُدُسِ مِنْ رَبِّكِ ﴾ [النحل: ١٠٢]. إلى غير ذلك من الآيات الكثيرة.

ومثل قوله (ﷺ): «ألا تأمنوني وأنا أمين من في السماء»(١).

وقوله: «والعرش فوق الماء والله فوق العرش»(٢).

وقوله: «ولا يصعد إلى الله إلا الطيب» (٣).

ومثل إشارته إلى السماء يوم عرفة يقول: «اللهم! اشهد»(٢).

#### ١) متفق عليه، سبق تخريجه.

#### (۲) موقوف على ابن مسعود بإسناد حسن.

أخرجه الدارمي في «الرد على الجسهمية» (٨١) وفي نفض عثمان بن سمعيد (٩٨) وابن خزيمة في «التوحيد» ص (١٠٦) والبيهقي في «الأسماء والصفات» (٨٥١) والطبراني في «الكبير» (٩ / رقم ٨٩٨٧) وأبو الشيخ في «العظمة» (٢/ ٦٨٨) وابن عبد البر في «التمهيد» (٦/ ١٣١).

من طرق عن حماد بن سلمة عن عاصم بن أبي النجود عن زر، عن ابن مسعود به .

ورواه عن حماد بن سلمة جماعة وهم:

(موسئ بن إسماعيل، وعبد الرحمن بن مهدي، ويزيد بن هارون، وحجاج، وأسد بن موسى، وهدبة بن خالد).

قال الذهبي في (العلو) ص (٧٩):

«رواه عبد الله بن الإمام أحمد في السنة له وأبو بكر بن المنذر وأبو أحمد العسال وأبو القاسم الطبراني وأبو الشيخ وأبو القاسم اللالكائي وأبو عمر الطلمنكي وأبو بكر البيهقي وأبو عمر بن عبد البر في تواليفهم واسناده صحيح.

(٣) أخرجه البخاري (٧٤٣٠) من حديث أبي هريرة (﴿ وَإِنْكُ اللهِ اللهِ اللهِ (﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله

(٤) رواه مسلم، سبق تخريجه.

وقوله: ﴿ أَمْ أَمَنْتُمْ مَنْ فِي السَّمَاءِ أَنْ يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا ﴾ [الملك: ١٧]. وقوله: ﴿ تَعْرُجُ الْمَلائكَةُ وَالرُّوحُ إَلَيْهِ ﴾ [المعارج: ٤].

وقوله: ﴿قُلْ نَزَّلُهُ رُوحُ الْقُدُس مِنْ رَبِّك﴾ [النحل: ١٠٢].

إلى غير ذلك من الآيات الكثيرة.

ومثل قوله ( عَلَيْنُ ): «ألا تأمنوني وأنا أمين من في السماء ١٠٠٠ .

وقوله: «والعرش فوق الماء والله فوق العرش»(٢).

وقوله: «ولا يصعد إلى الله إلا الطيب»(٣).

ومثل إشارته إلى السماء يوم عرفة يقول: «اللهم! اشهد»(١).

(١) مَتْفَقَ عَلَيْهُ، سَبِنَ تَخْرِيجِهِ.

### (۲) موقوف على ابن مسعود بإسناد حسن.

أخرجه الدارمي في اللود على الجسهمية» (٨١) وفي نقض عثمان بن سمعيد (٩٨) وابن خزيمة في التوحيد» ص (١٠٦) والبيهقي في الاسماء والصفات» (٨٥١) والطبراني في الكبير» (٩ /رقم ٨٩٨٧) وأبو الشيخ في العظمة» (٦/ ٦٨٨).

من طرق عن حماد بن سلمة عن عاصم بن أبي النجود عن زر، عن ابن مسعود به .

ورواه عن حماد بن سلمة جماعة وهم:

(موسى بن إسماعيل، وعبد الرحسمن بن مهدي، ويزيد بن هارون، وحجاج، وأسد بن موسى، وهدبة بن خالد).

قال الذهبي في «العلو» ص (٧٩):

\*رواه عبد الله بن الإمام أحمد في السنة له وأبو بكر بن المنذر وأبو أحمد العسال وأبو القاسم المطبراني وأبو الشيخ وأبو القاسم اللالكائي وأبو عمر الطلمنكي وأبو بكر البيهقي وأبيو عمر بن عبد البر في تواليفهم واسناده صحيح».

(٣) أخرجه البخاري (٧٤٣٠) من حديث أبي هريرة (﴿ وَلَيْنِيهِ ) قال:قال رسول الله (ﷺ): من تصدق بعدل تمرة من كسب طبب ولا يصعد إلى الله إلا الطبب فإن الله يشقبلها بيسمينه ثم يربيها لصاحبه كما يربي أحدكم فلوَّه حتى تكون مثل الجبل».

(٤) رواه مسلم، سبق تخريجه.

يعني على الصحابة حين أقروا أنه بلغ.

ومثل إقراره الجارية حين سألها: «أين الله؟» قالت: في السماء. قال: «اعتقها فإنها مؤمنة»(١).

إلى غير ذلك من الأحاديث الكثيرة.

### وأما الإجماع:

فقد نقل إجماع السلف على علو الله (تعالى) غير واحد من أهل العلم. وأما دلالة العقل على علو الله (تعالى):

فلأن العلو صفة كمال والسفول صفة نقص، والله (تعالئ) موصوف بالكمال منزه عن النقص.

### وأما دلالة الفطرة على علو الله (تعالى):

فإنه ما من داع يدعو ربه إلا وجد من قلبه ضرورة بالاتجاه إلى العلو من غير دراسة كتاب ولا تعليم معلم.

وهنذا العلو الثابت لله (تعالى) بهذه الأدلة القطعية لا يناقض حقيقة المعية وذلك من وجوه:

الأول: أن الله (تعالى) جمع بينهما لنفسه في كتابه المبين المنزه عن التناقض؛ ولو كانا متناقضين لم يجمع القرآن الكريم بينهما.

وكل شيء في كتاب الله (تـعالىٰ) تظن فيه التعـارض فيما يبـدو لك فأعد النظر فيه مرة بعد أخرى حتى يتبين لك.

قال الله (تعالى): ﴿أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فيه اخْتلافًا كَثيرًا﴾ [النساء: ٨٢].

<sup>(</sup>١) رواه مسلم، سبق تخريجه.

الوجه الثاني: أن اجتماع المعية والعلو ممكن في حق المخلوق. فإنه يقال: مازلنا نسير والقمر معنا، ولا يعد ذلك تناقضًا، ومن المعلوم أن السائرين في الأرض والقمر في السماء، فإذا كان هذا ممكنًا في حق المخلوق فما بالك بالخالق المحيط بكل شيء؟!

قال الشيخ محمد خليل الهراس (ص١١٥) في شرحه «العقيدة الواسطية» عند قول المؤلف: بل القمر آية من آيات الله (تعالى)، من أصغر مخلوقاته وهو مع المسافر وغير المسافر أينما كان. قال:

«وضرب لذلك مثلاً بالقمر الذي هو موضوع في السماء، وهو مع المسافر وغيره أينما كان».

قال: « فإذا جاز هذا في القمر وهو من أصغر مخلوقات الله (تعالى)؛ أفلا يجوز بالنسبة إلى اللطيف الخبير الذي أحاط بعباده علمًا وقدرة والذي هو شهيد مطلع عليهم يسمعهم ويراهم ويعلم سرهم ونجواهم، بل العالم كله سمواته وأرضه من العرش إلى الفرش بين يديه كأنه بندقة في يد أحدنا، أفلا يجوز لمن هنذا شأنه، أن يقال: إنه مع خلقه مع كونه عاليًا عليهم بائنًا منهم فوق عرشه ؟! . اهـ

الهجه الشالث: أن اجتماع العلو والمعية لو فرض أنه ممتنع في حق المخلوق لم يلزم أن يكون ممتنعًا في حق الحالق، فإن الله لا يماثله شيء من خلقه: ﴿لَيْسَ كَمثْله شَيْءٌ وَهُو السَّميعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الشورئ: ١١].

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في «العقيدة الواسطية» (ص١١٦) ط ثالثة من شرح الهراس: "وما ذكر في الكتاب والسنة من قربه ومعيته لا ينافي ما ذكره من علوه وفوقيته، فإنه سبحانه ليس كمثله شيء في جميع نعوته وهو علي في دنوه قريب في علوه ". اه.

### وخلاصة القول في هذا الموضوع كما يلي؛

- ١- أن معية الله (تعالى) لخلقه ثابتة بالكتاب والسنة وإجماع السلف.
- ٢- أنها حق على حقيقتها على ما يليق بالله (تعالى) من غير أن تشبه معية المخلوق.
- ٣- أنها تقتضي إحاطة الله (تعالى) بالخلق علمًا وقدرة، وسمعًا وبصرًا وسلطانًا وتدبيرًا، وغير ذلك من معاني ربوبيته إن كانت المعية عامة، وتقتضي مع ذلك نصرًا وتأييدًا وتوفيقًا وتسديدًا إن كانت خاصة.
- ٤- أنها لا تقتضي أن يكون الله (تعالى) مختلطًا بالخلق، أو حالاً في أمكنتهم، ولا تدل على ذلك بوجه من الوجوه.
- ٥- إذا تدبرنا ما سبق علمنا أنه لا منافاة بين كون الله (تعالى) مع خلقه حقيقة، وكونه في السماء على عرشه حقيقة. سبحانه وبحمده لا نحصي ثناء عليه، هو كما أثنى على نفسه.

وصلى الله وسلم على عبده ورسوله محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

حرره الفقير إلىٰ الله (تعالیٰ) محمد الصالح العثيمين في ١٤٠٣/١١/٢٧ هـ

|               | قلعة القلعة المناسبين المن |
|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|               | يقريظ الشيخ ابن باز (رحمه الله)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|               | نْ حِمةَ انْ عَلِيمِينَ (رحمه الله)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| *********     | مقدمة المالف (رحمه الله)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| *****         | منزلة العلم بأسماء الله وصفاته من الدين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|               | دعاء المسألة ودعاء العبادة والفرق بينهما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|               | سبب تأليف الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ************  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|               | الفصل الأول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|               | قواعد في أسماء الله (تعالى)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|               | لقاعدة الأولى: أسماء الله (تعالى) كلها حسني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|               | نفسير المراد من وصفه (سبحانه وتعالى) أسماءه «الحسنى» ١٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|               | الالفاظ وما تدل عليه من معاني الكمال والنقص أربعة أقسام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|               | المتكلم! و﴿المريد؛ وِ«الصانع؛ وَمَا أَشْبُهُ ذَلَكَ لَا يَسْمَىٰ اللهُ بِهُ وَلَكُنَّ يَخْبُرُ عَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|               | باب الإخبار أوسع من باب الأسماء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| *****         | لا يوصف الله بالمكر والخداع إلا مقيدًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|               | أمثلةً ذكرها الشيخ لبيان القاعدة وتوضيحها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|               | تَّار الإيمان بعلم الله (تعالى)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|               | مكر الشيطان بابن آدم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| بمعه إلى غيره | لحسن في أسماء الله (تعالى) يكون باعتبار كل اسم على انفراده وباعتبار -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| *****         | مثال ذلك «العزيز الحكيم»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|               | لقاعدة الثانية؛ أسماء الله (تعالى) أعلام وأوصاف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|               | أسماء غير الله أعلام ققط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|               | احماء النبي (ﷺ) والقرآن أعلام وأوصاف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| تحمله من معان | اسماء الله (تعالى) باعــتبار دلالتها علىٰ ذات الله متــرادفة أما باعتبار مــا :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|               | فهي متياينة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|               | معنى التباين والترادف والاشتراك والعموم والخصوص بين كلمتين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|               | الدليل على أن أسماء الله (تعالى) أعلام وأوصاف ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|               | ضلال من سلبوا أسماء الله (تعالى) معانيها من أهل التعطيل وشبهتهم في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|               | دلالة السمع والعقل على بطلان قولهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|               | بيان أن «الدَّهر» ليس من أسماء الله (تعالىٰ) ١٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|               | خلاف ابن حزم وغيره في جعلهم «الدهر» من أسماء الله (تعالئ)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

| ٣٨  | حرمة سب الدهراللهر المسامين المسا |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٣  | القاعدة الثالثة: أسماء الله (تعالى) إن دلت على وصف متعد تضمنت ثلاثة أمور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٤٣  | أسماء الله إن دلت على وصف غير متعد تضمنت أمرين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 24  | الفرق بين االحي، والحييه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 2 2 | القاعدة الرابعة، دلالة أسماء الله (تعالى) على ذاته وصفاته تكون بالطابقة وبالتضمن والالتزام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٤٤  | الدلالات وأنواعها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٤V  | دلالة الالتزام وأهميتها لطالب العلم ومثال يوضح ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|     | اللازم من قُولُ الله (تعمالين) وقول رُسُمُولُ الله (ﷺ) إذا صح أن يكون لازمًا فسهو حق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٤V  | وبيان ذلكندندندندندندندندندندندندندندندندند                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٤A  | اللازم من قول غير الله ورسوله له ثلاث حالات بيانها وأمثلة عليها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| oY  | الفرقُ بين المشابهة والمماثلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 59  | القاعدة الخامسة أسماء الله (تعالى) توقيفية لا مجال للعقل فيها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 39  | معنى توقیفیة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 7.  | الواجب الاقتصار في أسماء الله (تعالين) على ما جاء به الكتاب والسنة ووجه ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 11  | القاعدة السادسة؛ أسماء الله (تعالى) غير محصورة بعدد معين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 77  | بيان ضعف حديث ابن مسعود المشهور في هنذا الباب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|     | حديث: اإن لله تسبعة وتسعين اسمًا وبيان أنه لا يدل على حبصر الأسماء في هنذا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 77  | العدد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|     | نقل الإمام النووي (رحمه الله) الاتفاق على أن أسماء الله (تعالى) ليست محصورة في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| W   | هنا العدد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٦٨  | بيان ضعف الحديث المروي في تعيين أسماء الله الحسنى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| V١  | ﴿الربِۥ و﴿الشَّافِي، اسمَانَ لللهُ (تعالىٰ) لم يذكرا في حديث الترمذي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٧٢  | سبب الاختلاف في عد أسماء الله (تعالين)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| VT  | جمع الشيخ تسعة وتسعين اسمًا مما ظهر له من كتاب الله وسنة رسوله (ﷺ)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٧٤  | الأسماء الواردة في القرآن وأدلتهااللهماء الواردة في القرآن وأدلتها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| V٨  | الأسماء الواردة في سنة رسول الله (ﷺ) وأدلتها وتحقيق القول فيها صحة وضعفًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 9.1 | تردد الشيخ في إدَّخال الحفيَّ في الاسماء الحسنى لوروده مقيدًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 9.4 | من أسماء الله (تعالى) ما يكُون مُضافًا وبيان ذلك ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 98  | معنى الإحصاء الوارد في الحديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 90  | القاعدة السابعة: الإلحاد في أسماء الله (تعالى) هو: الميل بها عما يجب فيها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 90  | انواع الإلحاد في أسماء الله (تعالئ) وأحكامه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|     | الفصلالثاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|     | قواعد في صفات الله (تعالى)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 1-1 | القاعدة الأولى؛ صفات الله (تعالى) كلها صفات كمال لا نقص هيها بوجه من الوجود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 1.1 | دلالة السمع والعقل والقطرة على ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

| الم السمع المناسب المنا        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لة العقلنالة العقل المستنانية العقل المستنانية العقل المستنانية العقل المستنانية العقل المستنانية المستنانية المستنانية العقل المستنانية        |
| الة القطرةا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| كانت الصفة نقصًا لا كمال فيها فهي ممتنعة في حق الله (تعالى) ٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| كانت الصفة كمالاً في حال ونقصًا في حال ففيها تفصيل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| كار قول بعض العوام أخان الله من يخوّن الله عن يخوّن الله ع |
| اعدة الثانية، باب الصفَّات أوسع من باب الأسماء وجه ذلك وأمثلة عليه ٨٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| اعدة الثالثة، صفات الله (تعالى) تنقسم إلى قسمين؛ ثيوتية وسلبية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| سفات الثيوتية: معناها وأمثلتها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| جوب إثباتها لله (تعالىٰ) على الوجه اللائق به (سبحانه) بدليل السمع والعقل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| الة السمعالله السمع المستقلم المس       |
| الة العقلا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| هوب قبول ما أخبر به النبي (ﷺ) عن الله (تعالىن) ······· ١٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| للَّانَ تَفْسَيْرِ ﴿اسْتُونَىٰ ﴾ في قوله (تعالىٰ): ﴿الرحميْنِ علىٰ العرش استونى﴾ ١٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| سفات السلبية: معناها وأمثلتها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| عوب نفي الصفات السلبية عن الله (تعالى) مع إثبات ضدها على الوجه الأكمل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| يُوصَفُّ الله (تعالىٰ) بالنقي المحض لأمور ثلاثة وبيان ذلك١٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| لمة على ما سبقلله على ما سبق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| اعدة الرابعة؛ الصفات الثبوتية صفات مدح وكمال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| سفات الثبوتية أكثر بكثير من الصفات السلبية لدلالتها على الكمال والمدح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| هج المعطلة: التركيز على صفات النفي دون صفات الإثبات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| حوال التي تذكر فيها الصفات السلبية غالبًا٢٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| اعدة الخامسة ؛ الصفات الثبوتية تنقسم إلى قسمين؛ ذاتية وفعلية ٢٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| سفات الذاتية تعريفها وأمثلة عليها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ب تقسيم الصفات الشوتية إلى ذاتية وفعلية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| سبم الصفات الذاتية إلى معنوية وخبرية ٢٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| سفات الفعلية: تعريفها وأمثله عليها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| قف الطوائف والطرق من الصفات الذاتية الفعلية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| تكون الصفة ذاتية فعلية توضيح ذلك، ومثال عليه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| هب الاشاعرة والماتريدية والكُلاَبية ومن على شاكلتهم في كلام الله (تعالمن)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| هب أهل السنة والجماعة في كلام الله (تعالى)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| اعدة السادسة، يلزم في إثبات الصفات التخلي عن التمثيل والتكييث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| نئ التمثيل وبيان بطلانه بالسمع والعقل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| بل السمع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| تلاف العلماء في الكاف الواردة في قوله (تعالى): ﴿ليس كمثله شيء﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

| 444444444444444444444444444444444444444                                         | 177   |
|---------------------------------------------------------------------------------|-------|
|                                                                                 | 371   |
| سير بالتمثيل أولمن من وجهين                                                     | 171   |
|                                                                                 | 110   |
| لل السبع                                                                        | ١٣٥   |
|                                                                                 | ١٣٦   |
|                                                                                 | 189   |
| اعدة السابعة: صفات الله توقيضية لا مجال للعقل فيها                              | 158   |
|                                                                                 | 184   |
| الفصلالثالث                                                                     |       |
| قواعد في أدلة الأسماء والصفات                                                   |       |
|                                                                                 | 119   |
|                                                                                 | 1 2 9 |
| , ,                                                                             | 101   |
| ή , C σ υ                                                                       | ነወት   |
|                                                                                 | ۱۵۳   |
|                                                                                 | 301   |
| اعدة الثانية الواجب في نصوص القرآن والسنة إجراؤها على ظاهرها لاسيما نصوص الصفات |       |
|                                                                                 | 101   |
|                                                                                 | 109   |
|                                                                                 | ነ ጊ ቸ |
| U · · · ·                                                                       | 17.8  |
|                                                                                 | 170   |
|                                                                                 | 170   |
| 11111111111111111111111111111111111111                                          | 177   |
| الل علم المرزي على صنة السال دسال                                               | 177   |
|                                                                                 | 174   |
|                                                                                 | 179   |
| , st 3, b 3, b 3, b.                                                            |       |
| 3 3 3 1 3 3 1 1                                                                 | 371   |
|                                                                                 |       |
|                                                                                 | 177   |
|                                                                                 | 17/   |
|                                                                                 | 17/   |
|                                                                                 |       |

| 114          | لمفوضة والمأولة لا يصدق عليهم لقب أهل السنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 111          | بذهب أهل السنة هو المذهب الصحيح والطريق القويم وذلك لوجهين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 111          | لوجه الأول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 171          | لوجه الثاني<br>لوجه الثاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 148          | لقب الثاني الشبهة المسابقة المستنانية المستا |
| 111          | بان بطلان مذهبهم من ثلاثة أوجه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 111          | شبهة المشبهة والجواب عليها من ثلاثة وجوه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 119          | لقسم الثالث: أهل التعطيل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 19.          | م<br>كثرة مؤلفات علماء السنة في الرد على أهل التعطيل دون غيرهم وسبب ذلك ·········                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 191          | لمعطلة عمثلة في الأصلليستستستستستستستستستستستستستستستستستستست                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 191          | لتاريل أفضل من التفويض لله التفويض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 198          | it of the star of all the day as wife for a second  |
| 194          | لوجه الأول<br>لوجه الثاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 198          | لوجه الثاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 198          | لرجه الثالثلله الثالث المستعدد ال       |
| 198          | لوجه الرابعل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 197          | لوجه الخامسل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 191          | لوجه السادس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 191          | وازم باطلة تلزم على قول أهل التعطيل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Y - Y        | لواجب والممتنع والجائز في حق الله (تعالى)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Y - D        | لُواجُبِ والممتنَّعُ والجَّائزُ في حَقَ الله (تعالى)قسام أهل التعطيل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Y - V        | لمراحل التي مر بها أبو الحسن الأشعري في حياته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Y - V        | لرَّد علَّى الْأَشَاعِرة فيما نفوه من الصفات "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۸ - ۲        | ناعدة: انتفاء الدليل المعبن لا يستلزم انتفاء المدلول وأمثلة عليها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Y 1 -        | بيان خطأ الاشاعرة والماتريدية في إثباتهم صفة الإرادة وتفيهم صفة الرحمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|              | طريق الاشاعــرة والماتريدية في أسمــاء الله وصفاته لا تندفع به شــبه المعتــزلة والجهمــية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| *17          | وغيرهم وبيان ذلك من وجهين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 411          | لوجه الأوللوجه الأول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| YIV          | ناعدة مفيدة: «البدعة لا يمكن أن تدفعها ببدعة» وأمثلة عليها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Y \ A        | لوجه الثاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| * 1 A        | لاً راد لبدع المعتزلة والجهمية وغيرهم إلا بالرجوع لمذهب السلف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 419          | كل معطل عمثل وكل ممثل معطل أساسا المعطل المساسات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| **.          | المعطل ممثل من وجهين وبيان ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| **.          | الممثل معطل من ثلاثة أوجه وبيان ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Ser Springer |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

### الفصل الرابع شبهات والجواب عنها

| إيراد أهل التأويل بعض الشبه على منهج أهل السنة وغرضهم من ذلك، وأمثلة عليه                   | 770         |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| الجواب عن هنذه الشبه بجوابين: «مجمل ومفصل»                                                  | 111         |
| بيان المجمل                                                                                 | 277         |
| بيان المفصل                                                                                 | 111         |
| بيان كذب ما نسب إلى الإمام أحمد أنه تأول في ثلاثة أشياء                                     | TT -        |
| المثال الأول:                                                                               | 177         |
| «الحجر الأسود يمين الله في الأرض؛ والجواب عنه                                               | 771         |
| تخريج الحديث وبيان أنه لا يصح مرفوعًا ولا موقوقًا                                           | 741         |
| أقوال أهل العلم في بيان ضعف الحديث وبطلانه                                                  | 777         |
| المثال الثاني:                                                                              | <b>አ</b> ል  |
| «قلوب العباد بين أصبعين من أصابع الرحمن» والجواب عنه                                        | ***         |
| اللغات الواردة في كلمة اأصبع!ا                                                              | <b>የ</b> ٣٨ |
| اللغات الواردة في كلمة ﴿أَيْمَلُهُۥ                                                         | 444         |
| إثبات أهل السنة الأصابع لله (تعالى) مع نفي المماثلة                                         | T 2 .       |
| الهثال الثالث:                                                                              | 737         |
| <ul> <li>إني أجد نَفَسَ الرحمن من قبل اليمن، والجواب عنه</li> </ul>                         | 737         |
| بيانَ شذوذ الحديث من رواية أبي هريرة، وصحة إسناده من حديث سلمة بن نفيل                      | TEE         |
| الخلاف بين أهل السنة والمعطلة في فهم الحديث                                                 | T £ £       |
| الخطوات الواجب اتباعها حتى نحكم بصحة حديث أو تحسينه                                         | 737         |
| اسم المصدر يأتي بمعنى المصـدر ويخالفه في الصيـغة فقط وبيان ذلك مـن خلال حديث                |             |
| البابا                                                                                      | YEA         |
| المثال الرابع:                                                                              | Tot         |
| «قوله (تعالىٰ): ﴿ثم استوىٰ إلىٰ السماء﴾ ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                | Tot         |
| وجه اعتراض أهل التعطيل                                                                      | YoY         |
| الجواب عن ذلك                                                                               | YOY         |
| الفرق بين العلو والاستواء                                                                   | TOT         |
| الفعل يضمن معنى يناسب الحرف المتعلق به ليلتثم الكلام ومثال ذلك مسممت يناسب الحرف المتعلق به | 401         |
| الخلاف بين البصــريين والكوفيين في النجوز، هل هو في الحــرف أم في الفعل، وتطبيق             |             |
| ذلك على المالنالت                                                                           | YOV         |
| ئرجيح الشيخ لقول ابن كثير ومن معه وسبب ذلك ·················                                | YOV         |
| الهثال الخامس والسادس:                                                                      | 404         |
| قوله (تعالين): ﴿وهو معكم أينما كنتم﴾ وقوله: ﴿إلا هو معهم أينما كانوا﴾                       | 404         |
| وحه اعتبراض أهل التأويل                                                                     | Yoq         |

| ۲٦.   | الجواب عن ذلك                                                                             |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
|       | تفسير الشيخ لمعنى المعية الواردة في الآيتين وأنها معيسة حقيقية تقتضي الإحاطة بهم علمًا    |
| 777   | وقدرة وسمعًا وبصرًا وغير ذلك                                                              |
| 777   | التفسير باللازم تفسير بمدلول اللفظ ووجه ذلك                                               |
| 777   | تفسير معية الله (تعالى) لخلقه بما يقتضي الحلول والاختلاط باطل من وجوه ثلاثة               |
| 414   | المعية تختلف أحكامها ومقتضياتها بحسب ما تضاف إليه                                         |
| 177   | الفرق بين المشترك اللفظي واللفظ المتواطئ وتطبيق ذلك على المعية                            |
| 3 7 7 | تخريج حديث الأوعال وبيان ضعفه                                                             |
|       | تفسيــر المعية بظاهرها على الحقــيقة اللائقة بالله (تعــالين) لا يناقض ما ثبت من علو الله |
| YVO   | (تعالى) بذاته على عرشه وذلك من وجوه ثلاثة                                                 |
| YVO   | الوجه الأولا                                                                              |
| YVV   | الوجه الثاني                                                                              |
| TVA   | الوجه الثالثا                                                                             |
| TVA   | انقسام الناس في معية الله لخلقه ثلاثة أقسام وبيان ذلك                                     |
| 414   | الثنبيه على قاعدتين هامتين مع ذكر بعض الأمثلة                                             |
| TV9   | القاعدة الأولى: القرآن لا يمكن أن يقع فيه التناقض فإن ظننت أن فيه تناقضًا فالظن خطأ       |
|       | القاعــدة الثانية: القرآن لا يمكــن أن يخالف الواقع فإن ظننت أنه يخــالف الواقع فالظن     |
| 444   | خط ا                                                                                      |
|       | كِل شيء أضافه الله لنفسه فهو مضاف إلىٰ نفــــه حقيقة ولا نحتاج أن نقول بذاته إلا إذا      |
| YA -  | ألجئنا إلَىٰ ذلكأ                                                                         |
| YAY   | التناقض أبلغ من الاختلاف ووجه ذلك                                                         |
| 440   | تنبيه : معية الله لخلقه تقتضي إحاطته بهم سمعًا وبصرًا وقدرة ونحو ذلك                      |
| YAO   | علو الله ثابت بالكتاب والسنة والعقل والفطرة والإجماع                                      |
| YAO   | تنوع دلالة الكتاب على إثبات العلو لله (سبحانه)                                            |
| TAO   | بعض الأمثلة يُتوهم منها أنها تنافي العلو المطلق والجواب عنها                              |
| ***   | دلالة السنة على علو الله (سبحانه) بأنواعها القولية والفعلية والإقرارية                    |
| 414   | دلالة العقل على علو الله (سبحانه وتعالى) ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠             |
| PAY   | دلالة الفطرة على ذلكدلالة الفطرة على ذلك.                                                 |
| 44.   | دلالة الإجماع                                                                             |
| 794   | تنبيه ثالث: تعقيب المؤلف على ما كتبه لبعض الطلبة في معية الله (تعالى)                     |
| 797   | المثال السابع والثامن:                                                                    |
|       | قسوله (تعالين): ﴿ونسحن أقرب إليسه من حـبل الوريد﴾، وقولــه : ﴿ونحن أقرب إليــه            |
| 797   | منكم﴾                                                                                     |
| 797   | تفسير القرب بأنه قرب الملائكة                                                             |
| 797   | وجه اعتراض أهل التعطيل                                                                    |

| 79V          | الجواب عن ذلك المستحدد المستحد |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| YAV          | سبب إضافة الله (سبحانه) القرب إليه ومجيء نحو هنذا التعبير مرادًا به الملائكة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 4.1          | الهثال التاسع والعاشر:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 4.1          | قوله (تعالىٰ) عن ســفينة نوح: ﴿تجري بأعيننا﴾، وقوله لموســـن: ﴿ولتصنع علىٰ عيني﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|              | والجواب عنها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٣ - ٢        | الباء في اللغة لا تأتي للظرفية إلا بقرينة ومثال ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٣ - ٤        | تفسير الشيء بلازمه صحيح وبيان ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 7. 8         | أدلة إثبات العينين لله (تعالىٰ)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| r.0          | المثال الحادي عشر:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| r.0          | قوله (تعالىٰ) في الحديث القدسي: «وما يزال عـبدي يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|              | الحديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 7.7          | وجه اعتراض أهل التعطيل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 7.7          | الجواب عن ذلك مسمون المستمالين ال |
| r · v        | معنى الحديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <b>r</b> · A | دلالة الحديث على التباين بين الحالق والمخلوق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 7.9          | تفسير السلف للحديث مطابق لظاهر اللفظ موافق لحقيقته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 711          | المثال الثاني عشر:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|              | قوله (ﷺ) فسيما يرويــه عن الله (تعالىٰ): "من تقرب مني شــبرًا تقــربت منه ذراعًا ٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 711          | الحديث والجواب عنه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|              | السلف أهل السنة والجماعــة يجرون هنـذه النصوص على ظاهرها وحقيــقة معناها اللاثق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 717          | بالله (عز وجل)ب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 217          | إثبات التقرب بالهرولة لله (تعالى)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|              | ذهاب بعض الناس أن المراد بقوله: ﴿يأتي هرولة﴾ سـرعة قبول الله (تعــالي) ﴿إقبال علىٰ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 217          | عبده» وتعليل ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|              | بيان المؤلف أن هنـــذا القول لا يخرج عن مــذهب أهل السنة والجمــاعة وأن له حظًا من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 117          | النظر ,النظر ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 717          | ترجيح المؤلف أن إبقاء الحديث على ظاهره أسلم وأليق بمذهب السلف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 211          | الهثال الثالث عشر:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 414          | قوله (تعالىٰ): ﴿أُولِم يرو أنا خلقنا لهم مما عملت أيدينا أتعامًا﴾ والجواب عنه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 44.          | التقييد بالأغلب والأكثر يدل على التخصيص ومثال ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 411          | الهثال الرابع عشر:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 222          | قوله (تعالى): ﴿إِنَ الدِّينَ يَبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يَبَايِعُونَ الله يَدَ الله فوق أيديهم﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 277          | وجه اعتراض أهل التعطيل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 222          | الجواب عن ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 277          | فائدة إضافة مبايعتهم للرسول إلى الله (تعالىٰ)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

| 415  | من لم تقم عليه الحجة لا يكفر ولا يفسق                                                              |
|------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 317  | حكم من كان على الكفر ولم تبلغه الدعوة                                                              |
| 775  | هل يعذر الإنسان بجهله وأمثلة على ذلك                                                               |
| 770  | أقسام من يفعلون الكفرأ                                                                             |
| 410  | لا يعذر الإنسان إذا علم الحكم وجهل العقوبة                                                         |
|      | لا يكفــر جاحد الفــرائض إذا كان حــديث عهــد بإسلام حــتى يتبين له مــوانع التكفــير              |
| 777  | والتفسيقوالتفسيق                                                                                   |
| 777  | من الموانع أن يقع ما يوجب الكفر أو الفسق بغير إرادة منه وصور ذلك                                   |
| 177  | تقسيم شيخ الإسلام ابن تيمية من اجتهد من أمة محمد ثلاثة أقسام ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| 414  | كلام شيخ الإسلام ابن تيمية في موانع التكفير والتفسيق                                               |
| 201  | أول من قسم الدين إلى أصول وفروع هم المتكلمون                                                       |
|      | هناك فرق بين القــول والقائل والفعل والفاعل فليس كل مــا يكون كفرًا أو فســقًا يحكم                |
| 777  | على قاعله بذلك                                                                                     |
| TV 8 | من تبين له الحق فأصر على مخالفته استحق ما تقتضيه تلك المخالفة من كفر أو فسوق                       |
|      | يجب على المؤمن أن يبني مـعتـقده وعــمله على الكتــاب والسنة ولا يسلك طريق أهل                      |
| 400  | الأهواءا                                                                                           |
| 200  | نص الكلمة التي نشرها المؤلف في مجلة الدعوة السعودية                                                |
| 444  | تعقيب : معية الله لخلقه                                                                            |
| ۲۸.  | خمسة أمور قررها الشيخ في كلامه على معية الله لخلقه                                                 |
| ۳۸۰  | أولاً: معية الله لخلقه ثابَّتة بالكتاب والسنة وإجماع السلف                                         |
| ٣٨.  | ثانيًا: هنـذه المعية عـلمن حقيقتها لكنها معية تليق بالله ولا تشبه معية أي مخلوق لمخلوق             |
| ٣٨٢  | ثالثًا: هذه المعية تقتضي الإحاطة بالخلق علمًا وقدرة وسمعًا وبصرًا وسلطاِنًا وتدبيرًا               |
| 474  | رابعًا: هنـذه المعية لا تَقتضي أن يكون الله (تعالىن) مختلطًا بالخلق أو حَالاً في أمكنتهم           |
|      | خامــــــاً: هذه المعيـــة لا تناقض ما ثبت لله (تعــالئ) من علوه على خلقه واســـتوائه على          |
| 440  | عرشه                                                                                               |
| 444  | خلاصة القول في هنذا الموضوعخلاصة القول في هنذا الموضوع                                             |
| 491  | الفهر سر                                                                                           |

الصف والإخراج الفني دار الإيمان لتحقيق التراث والكمبيوتر منية سمنود ـ أجا ـ دقهلية ـ مصر ت : ٢٢٢٥١١٢٠٣

أَبِلِ مَاكْتُوشِ ـ IBM ـ 3b2 بِرَفَامِجِ رَسْمِ المُصحَفِّ الْعَنْمَانِي

| 415         | من لم تقم عليه الحجة لا يكفر ولا يفسق                                                   |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| 415         | حكم من كان على الكفر ولم تبلغه الدعوة                                                   |
| 775         | هل يعذر الإنسان بجهله وأمثلة على ذلك                                                    |
| 410         | أقسام من يفعلون الكفر                                                                   |
| 410         | لا يعذر الإنسان إذا علم الحكم وجهل العقوبة                                              |
|             | لا يكفـر جاحد الفـرائض إذا كان حــديث عهــد بإسلام حــتـىٰ يتبين له مــوانع التكفــير   |
| 221         | والتفسيق                                                                                |
| 777         | من الموانع أن يقع ما يوجب الكفر أو الفسق بغير إرادة منه وصور ذلك                        |
| NIT         | تقسيم شيخ الإسلام ابن تيمية من اجتهد من أمة محمد ثلاثة أقسام                            |
| 414         | كلام شيخ الإسلام ابن تيمية في موانع التكفير والتفسيق                                    |
| TVI         | أول من قسم الدين إلى أصول وفروع هم المتكلمون                                            |
|             | هناك فرق بين القــول والقائل والفعل والفاعل فليس كل مــا يكون كفرًا أو فــــقًا يحكم    |
| TVT         | على فاعله بذلك                                                                          |
| TVE         | من تبين له الحق فأصر على مخالفته استحق ما تقتضيه تلك المخالفة من كفر أو فسوق            |
|             | يجب على المؤمن أن يبني مـعتـقده وعـمله على الكتـاب والسنة ولا يسلك طريق أهل             |
| TVO         | الأهواءالأهواء                                                                          |
| TVV         | نص الكلمة التي نشرها المؤلف في مجلة الدعوة السعودية                                     |
| 414         | تعقيب : معية الله لخلقه                                                                 |
| 44.         | خمسة أمور قررها الشيخ في كلامه على معية الله لخلقه                                      |
| 44.         | أولاً: معية الله لحُلقه ثابتة بالكتاب والسنة وإجماع السلف                               |
| <b>TA</b> . | ثانيًا: هنـذه المعية على حقيقتها لكنها معية تليق بالله ولا تشبه معية أي مخلوق لمخلوق    |
| TAT         | ثَالثًا: هذه المعية تقتضي الإحاطة بالخلق علمًا وقدرة وسمعًا وبصرًا وسلطانًا وتدبيرًا    |
| 47.5        | رابعًا: هنـذه المعية لا تقتضي أن يكون الله (تعالى) مختلطًا بالخلق أو حَالاً في أمكنتهم  |
|             | خامــــــًا: هذه المعيــة لا تناقض ما ثبت لله (تعــالى) من علوه على خلقه واســتوائه على |
| 440         | عرضهعرضه                                                                                |
| ۳۸۸         | خلاصة القول في هنذا الموضوع                                                             |
| 441         | الفه س                                                                                  |

الصف والإخراج الفني دار الإيمان لتحفيق التراث والكسيوتر مئية منمئود \_ أجا \_ دفهاية \_ مصر ث : ١٢٢٥١١٢٠٢

أبل ماكنتوش ـ IBM ـ 3h2 برنامج رسم المصحف العثماني